### 清水哲朗

Tetsuo SHIMIZU

## 芸術の身体性について

――モーリス・メルロ=ポンティ『目と精神』及びメルロ=ポンティによる、 『フッサール著「幾何学の起源」講義ノート』から考える

About the physical nature of art: A thinking through

Maurice Merleau-Ponty's Eye and Mind and Notes for Lectures on Edmund Husserl's

The Origin of Geometry

本論は、1960年に執筆され、1964年にフランス、ガリマール社より出版されたモーリス・メルロ=ポンティの『目と精神』を中心として、同時に、『目と精神』執筆時期とほぼ同時期に、メルロ=ポンティによってコレージュ・ド・フランスで行われた講義のノートの内容がまとめられた『フッサール著「幾何学の起源」に関する講義ノート』を比較検討しながら考察を進めた。

53年という短い生涯であったが、メルロ=ポンティの哲学的思索については、エドムント・フッサールの現象学からの影響は、思索の全般にわたって色濃く認められている。だがメルロ=ポンティの場合には、そこに「身体」の問題が深く絡んでいた。特にメルロ=ポンティ後期の思索では、「身体」の問題はより根源的に探求されつつあった。その哲学は、身体的現象学ともいうべき、哲学の新たな領域開拓への挑戦であった。

メルロ=ポンティの哲学的な思索の挑戦に際し て、フッサール現象学は常に良き導きの糸だった。 『フッサール著「幾何学の起源」に関する講義ノー ト』は、コレージュ・ド・フランスでのメルロ= ポンティによる「月曜講義」と言われていた講義 のために書かれたノートである。だが、講義ノー トでありながら、フッサール最晩年の論考である 『幾何学の起源』に対しての、詳細な分析的論考 をなしていると言えよう。1936年に執筆されたフ ッサールの『幾何学の起源』は、1935年から1936 年にフッサールによって執筆された『ヨーロッパ 諸学の危機と超越論的現象学』の巻末付録として 後に収録されることとなる論考であったが、フッ サール現象学の主題にとっての総まとめ的なもの として位置付けられるような、短くはあっても重 要な論考であった(ジャック・デリダによって、 1962年に仏訳されたが、その際に同氏による同論 考に対する優れた分析をなす長い序説が付され た)。そのような『幾何学の起源』において、フッ サールは痛烈な形而上学批判を展開したが、その ことによって、フッサールの考える、反形而上学 的(反観念論的)な「理念性」を、自身が求める現 象学の根源的なものとして、強く打ち出していた。 そしてそのような「理念性」にこそ、形而上学と しての「幾何学」の立場に対して、自身の求める 現象学の「起源」が、「幾何学の起源」として提示さ れたのだった。

そのような、フッサールの考えた現象学にとっての、不可欠なテーマは、メルロ=ポンティ自身

の身体的な現象学の展開にとっても、重要な位置を占めていた。『目と精神』の後半部で展開された、「視覚」に関わる「見えるもの」と「見えないもの」についての検討において、「見えるもの」を根底で支え、それを生成させるものとしての「見えないもの」の位置付けは、フッサールの、現象に根源的な「理念性」の位置付けと深く結びついている。

本論は、以上のような、『幾何学の起源』を介した、メルロ=ポンティ身体的現象学とフッサール現象学の関わり合いを背景に、『フッサール著「幾何学の起源」に関する講義ノート』への理解をもととして、メルロ=ポンティが、実際の芸術作品を基底として『目と精神』で検討した、諸課題について検討してゆくこととする。

まずは、『フッサール著「幾何学の起源」に関す る講義ノート』を背景としながら、『目と精神』に おける、「形而上学批判」、「幾何学批判」の在り様 について検討した。第二に、そのような批判が、 フッサールの『幾何学の起源』ではどのように行 われていたかについて検討した。第三に、上記批 判から反転して「見ることと」と存在 (Être)、身 体が、どのように両義的で可逆的な交叉 (キアス ム=chiasme)の現象を持っているかについて考 えた。第四には、具体的に「光学」としての光、 そして特に「幾何学」としての「遠近法」がもたら す「奥行き」への批判を行い、そこから第五に、 身体的な現象としての、セザンヌ絵画を例として、 求められるべき「奥行き」の生成について、色彩 の用法を通して考えた。それとの関連で第六に、 パウル・クレーの「線」の描法、描出を通して、「見 ること」、「見るもの」と「見えるもの」との根源的 な関わり合いについて探求した。それを経由し第 七に、それら「見るもの」、「見えるもの」を根底で 支える「見えないもの」の存在と力の在り様につ いて考察した。そして最後に、「見えないもの」の 在り様について、クレーの表した図式 (Schema) から考え、さらに「見ること」、「見るもの」、「見え るもの」を、身体的な現象として現われ出させ得 る、芸術の身体性について、その根源的な在処を たどることとした。

### 1. はじめに

モーリス・メルロ=ポンティは、1961年、自宅書斎で見舞われた心臓発作のために急逝した。『目と精神』は、その前年の1960年、メルロ=ポンティ生前最後の論考として『アール・ドゥ・フランス』誌に寄稿されたものである。その後、1964年には、ガリマール書店から小さな冊子として刊行された。一方フッサール著『幾何学の起源』に関するメルロ=ポンティによる講義ノート(以下『講義ノート』と略記する)は、1959年から1960年にかけてコレージュ・ド・フランスで行われた、「現象学の極限おけるフッサール」と題された連続講義に際し記された、メルロ=ポンティ自身による手稿である。

論考と講義ノートの二つは、いずれもメルロ =ポンティの、短い生涯の最晩年において著さ れたものである。メルロ=ポンティの研究課題 は、1945年に刊行された初期の主著『知覚の現象 学』以降精力的に展開され続けた。その一つの結 節点を両著から読み取ることができるのではない だろうか。そのことはいみじくも両書のタイト ルに現われ出でているように思われる。『目と精 神 (原題は L'Œil et l'Esprit)』での「目」と「精神」 の関係は、フッサール『幾何学の起源 (原題は Der *Ursprung der Geometrie*)』を読み込むメルロ=ポ ンティにおいて、「幾何学」とその「起源」の関わり 合いに類比されるのではないだろうか。つまり、 「幾何学」とその「起源」の関わり合いにおける「起 源」の根源性が、『目と精神』において、「見るもの」 としての「目」の持つ形成力に対する、「見えない もの」としての「精神」の理念的で根源的なあり様 に、そのまま類比され得るのだ。メルロ=ポンテ ィにおいては、「幾何学」と「起源」、「目」と「精神」 という対抗的項目は、相互的に、交叉的に、根源 的に同一であり、一つの地平をなすものである。 そして同時に、それらは「自己」の中の「他者」と して、「他者」の中の「自己」として、同時に同一で あり、そのことにおいて、「自己」を「自己」足らし め、「他者」を「他者」足らしめる形成力を発現し得 るのである。このような、根源であり、そのこと において最も表層的である形成力、それを生成し 得る相互的な地平において、メルロ=ポンティが 常に研究課題において標榜していた「身体」の問 題が出現してくる。そのような「現象」としての「身

体」、そしてその「現象」を「身体」足らしめている「根源的なもの」の在り様、その三者の関わり合いについて、本論において検討を進めてゆくこととする。

# 2. 形而上学批判と幾何学批判を縫うものたち

メルロ=ポンティ『眼と精神』の第一節 において、「勾配 (gradient)」、「マニプラン ダ (manipulandum) 「共同的身体 (les corps associés)」、「生な意味 (sens brut)」という記述が 続くのが興味深い。「勾配 (gradient)」は、もとも と物理学上の用語であるが、生物学に転用される ようになり、生物体の生化学的活動性の度合いの 漸増、漸減など示すようになった。漸増、漸減現 象がもたらす「量的な勾配」が、その生物体の形 態的な変化や質的な差異の基礎となるとされた。 「勾配」は、いわばそのような「変化」や「差異」の 指標をなすものであった。1「勾配」について『目と 精神』本文では以下のように記されている。「現 代では、例えば発生学や生物学は、様々な『勾配(グ ラジエント)』によって満ち溢れている。これら「勾 配」と呼ばれているものが、伝統的な科学におい て、『秩序』や『全体性』と呼ばれてきたものとどの 程度に異なるのかということについては、全く明 らかではない。しかしながら、ここではそうした 疑問は、立てられもしないし、立てられてはなら ないのだ。『勾配』とは、その中に何が獲れるか もわからずに引き寄せられる、海へと放たれる網 のようなものである。あるいはまた、その上にど のような結晶が生じるかも予測できないような細 い枝のようなものである。もしもその装置が、何 故ある場合には有効だが、他の場合には無効であ るかということから時々、問い質しさえすれば、 こうした装置のもたらす作用の自由によって、そ んな的の外れた多くの矛盾は、うまく克服される だろう。というのもその利便性にもかかわらず、 科学は、それ自身について自覚しなければならな いし、つまりそれ(科学)自体を生の、ありのま まの世界にもとづいた構築物として認識していな ければならないし、また『自然の概念』が可能と する構成的な価値が観念論哲学において持ってい たようなその盲目的な作用を要求してもならない のだ」(OE. pp.10-11)。ここでは、「勾配」という「構 成的」な指標は、メルロ=ポンティによって痛烈

に批判の対象とされている。上記文に続けてメル ロ=ポンティは以下のように記す。「そして、名 目上の定義によって、世界は、私たちの操作の対 象Xであるなどと言おうものならば、それによっ て科学者の知識とは絶対的なものと扱われ、今存 在し、今まで存在してきたすべてのものは、あた かも実験室で扱われるだけために意味付けられて きたようになってしまう」(OE. P.11)。「対象 X 」 に含意されているものは、何だろうか。フッサー ルが批判の対象としていた視点を、メルロ=ポン ティは明らかに継承している。批判の対象は、超 越論的観念論の在り方であるが、さらにそこへと 至る形而上学の歴史全般を含んでいる。具体的に は、カントが『純粋理性批判』で展開した、認識 の対象としての「X」であり、純粋悟性概念を基軸 とし、経験の可能性の条件を明らかにするカント の認識論的な批判哲学が批判の対象となっている だろう。カントの「批判」=「規定」から、形而上 学全般の主観的な「規定」が槍玉に挙げられてい るのである。「勾配」も「対象X」も「実験室」も、 いずれも、そのような「規定」の場としてフッサ ール現象学の視点を通して、メルロ=ポンティは 批判を行うのである。

『講義ノート』を見てみると、上記のメルロ= ポンティによる形而上学批判に関連して以下のよ うな記述が見出される。「幾何学をすでに出来上 がったものと考えてはならない(そうではなく、 生じてゆくものと考えねばならない)。だから、 幾何学を、ガリレオやその後継者たちが、純粋な 幾何学者として、幾何学の応用のために研究して いた時に、思考していたもののように考えてはな らない。生じてゆく幾何学≠すでに体験された幾 何学である。もしそうでなければ(両者を等しい ものと考えてしまうと)、(情動とその起源をたど るような)心理学的歴史となってしまうだろう。 私たちが受け継いでゆく『起源的な』という、幾 何学の意味、それは、幾何学の、現れ出でるも の、湧き上がるものという意味として受け取られ なければならない。つまり、この意味は、単に過 去の出来事としてだけではなく、その展開として も、その現在としても生きつづけていて、幾何学 から幾何学を生み出し続け(ることにおいて)、 幾何学たることを作り出している。だから、幾何 学においては、ガリレオやその他の人々によって 作られた思考とは別のものがある。つまり、元の ものに、他の人々によって手を入れられたり、再

び取り上げられたりするようなものとは別のも のがある。より豊かでより『深淵』な、『意味』があ り、その意味へと彼らの思考は向けられているの だ。それは、すぐに獲得されるべき領域でもある が、それらの思考に飲み込まれてしまうのではな く、幾何学の全歴史の中に生き続けていて、それ らの思考から幾何学足るものを、一つの理論か ら、(生み出される)あらゆる (幾何学の)部分の理 論へとつながり続けることによってなされるので ある」(NL. pp.18-19)。ここでは、フッサールによ る「幾何学」についての考え方をもととする、メ ルロ=ポンティの「幾何学」に関する意見が述べ られている。ガリレオをはじめ幾何学者(=科学 者)たちを例とする。それらの幾何学者たちが純 粋幾何学を探求しようと、応用幾何学を探求しよ うとも、単にその科学者たちによって探求され(= 生きられて)きたものが、「幾何学=科学」である とするならば、それは「幾何学=生じてゆく幾何 学」とはならないと言うのだ。その在り方をフッ サールが『幾何学の起源』において求め、そして その上でメルロ=ポンティが認めようとする「幾 何学」の在り方とは、そのような「科学的」な本質 に基盤を置く、形而上学的な「幾何学」ではなく、 それとは「別のもの」であり、「より豊かでより『深 淵な』一つの『意味』」であり、「幾何学の全歴史の 中に生き続けていて、それらの思考から幾何学足 るものを、一つの理論から、(生み出される)あら ゆる (幾何学の)部分の理論へとつながり続ける ことによってなされる」ような、「生じてゆく幾何 学」としての、「幾何学」だったのだ。

さて次に、「マニプランダ」とは何だろうか。そ れは、知覚を手段と目的の関係として捉える、つ まり命題的反応として考える、エドワード・トー ルマンなどが示した行動主義心理学の一つの考え 方だ。そこでは、手段と目的の関係の場が私たち にとっての「環境」とされ、そのような「環境」に おいて、「環境」を構成する対象の性質として、手 段と目的を繋ぐ「操作」という観点が重視される。 そして、世界は私たちに与えられるシグナルの総 体として捉えられようとする<sup>2</sup>。このような「マニ プランダ」を例として、上記の、科学的な、形而 上学的な「いわゆる」、「単なる」「幾何学」への批判 が深められる。メルロ=ポンティは以下のように 記す。「もしもこの種の考え方が、人の在り方や 歴史にまでも及ぶとしたならば、さらにその上、 もしも自分自身の時々の在り様を通して、私たち

が知ることを敢えて無視して、ちょうどアメリカ で為されてきた、堕落した精神分析や、退廃的な 文化のように、いくつもの抽象的な指標にもとづ くことを通して、人の在り方や歴史を築こうとす るならば、その時人は、現にそうである通りに、 真に『マニプランダ』になってしまう。だから、 私たちは、人の在り方と歴史に関して、真も偽も ないような圏域に入り込んでしまい、もはや何ら 呼び覚まされることのない眠りと悪夢に陥って しまうのだ」(OE. p.12)。ここでは、「科学」も「幾 何学」も、規則的に定められた信号(シグナル)に 従って、「目的」を達成しようとする「手段」によっ て、適確に「操作」されようとする。世界を満た す行動は、すべて定められた命題によって司られ てしまうものとなる。世界が、そのような「マニ プランダ」の世界となったなら、そこは、何らの 覚醒もない、惰眠か昏睡、あるいは悪夢の圏域だ と、メルロ=ポンティは考える。

以上のような「勾配(グラジエント)」と「マニプ ランダ」に類比される、批判されるべき「科学」、 「幾何学」の在り様に対する反証として、メルロ =ポンティは、次に「共同的身体」について述べ てゆく。メルロ=ポンティは、フッサールの「幾 何学の起源」における、現象学の起源としての「幾 何学」批判から歩を進め、ここで、メルロ=ポン ティ一流の現象学的な身体の在り様について述べ 始めているのだ。メルロ=ポンティは以下のよう に述べる。「科学的な思考、つまり上空から鳥瞰 する思考、あるいは対象一般に対する思考法は、 それらの思考に先立つ『そこにある (il y a)』とい うことに戻らなければならない。つまり、感覚的 で開かれた世界の持つ場と土壌に。そしてそれら は、私たちの命と身体の中にあるようなものなの だが。そしてそれらは、まさに情報機器として私 たちが考えるような『可能的な身体』ではなく、 私が『私の身体』と呼ぶ現実の身体なのだが、そ れは、私が言葉を発したり、行為することを命じ られた時に、静かに傍にたたずんでいる歩哨の ようなものなのだ」(OE. pp.12-13)。 そしてさらに 以下の様にメルロ=ポンティは続けてゆく。「そ してさらに、私の身体に伴って、『共同的な身体』 が相伴ってくる。そのような『共同的身体』の『他 者』とは、ただ単に、動物学者が言う、同種属の ようなものではなく、私に絶えずつきまとい、私 がつきまとうものである。つまり、私が唯一、そ して現前している、『他者』のことであり、現実的

な存在(Être)のことである。動物などは、かつて そのように同種や生息域、環境につきまとうこと などないのであるが。」(OE. p.13)。 そしてその段 落の最後には、そのような「共同的な身体」の在 り方に対して、メルロ=ポンティは、以下のよう に記す。「この根源的な歴史性においては、科学 の機敏で、即興的な思考が、ものそのものや科学 自体にその思考自体を根付かせることを学ぶよう になるだろうし、再び哲学となってゆくだろうは ずのものなのだが…」(OE. p.13)。ここではまず、 「上空から鳥瞰する思考」、あるいは「対象一般に 対する思考法」と、「それらの思考に先立つ『そこ にある (il y a)』」が対比的に検討されている。言 うまでもなく、「科学的」な、「上空から鳥瞰する思 考」と、「対象一般に対する思考法」は、批判され、 逆に「それらの思考に先立つ、「そこにある(ily a)」がメルロ=ポンティによって称揚されるのだ。

ここでメルロ=ポンティは、「感覚的で開かれ た世界の持つ」「場」と「土壌」を重視している。そ の「場」と「土壌」が「そこにある(ilya)」ことと等 価なのである。そしてさらにその「場」と「土壌」 =「そこにある(ilya)」ことが、私たちの「命」と 「身体の中にある」とし、「場」と「土壌」、「そこにあ る(ilya)」、「命」と「身体」が、共に「同一的」に「即 時的」であることにおいて圧倒的に肯定されよう とするのである。そしてそのような、「即時的」な 肯定の「場」であり、「土壌」であり、「そこにある(il ya)」ことであり、「命」と「身体」であるものを、 情報機器としての、「可能的な身体」ではなく、私 たちが招来すべき、私が「私の身体」と呼び得る、 現実の身体とするのである。そしてさらにこの ような「私の身体」とは、「共同的な身体」に他なら ないことが続けて強調されてゆく。それは、「私に 絶えずつきまとい、私がつきまとうようなもの」 としての、「私の身体」の在り方なのであった。そ こで見出されてくるのは、「私に」つきまとい、「私 が」つきまとう、「私」と「他者」によって成り立つ、 「相互的」な関わりとしての「身体」の在り様であ った。そこでの他者とは、主客二元論的な「対象」 としての「他者」ではなく、「私が唯一、そして現 前している『他者』のこと」と述べられ、それは「私 の身体」が身体であるための、同時に「他者の身 体」が身体であるための、「両義的」な「現実的な存 在(Être)」としての「身体」の在り様のことであっ た。そのような私と他者の関わり合いそのものと しての身体を、メルロ=ポンティは、彼の求めた

現象学的身体として、「共同的な身体」と呼ぼうとしたのである。そして同時に、メルロ=ポンティは、そのような「共同的な身体」の過程に、「根源的な歴史性」を見出そうともしていたのである。このような「根源的な歴史性」において、フッサールの求めた「幾何学の起源」が、メルロ=ポンティによって、さらに根底的に探求されようとしたのである。

さて、「生な意味 (sens brut)」は、「科学批判」、 「幾何学批判」から反照的に求められる、絵画に 関わるものの在り方を意味するものとして登場す る。メルロ=ポンティは、以下のように述べる。 「芸術、特に絵画は、(科学の持つ)操作主義が無視 しがちな、この『生な意味』の構造を頼みとして いる。芸術そして芸術だけが、一心にそのように 行う。それに対して、批評家や哲学者たちに私た ちは、意見や助言を求めるのだ。私たちは、その 人たちが世界を未解決のままにすることを許しは しない。その人たちは態度の決定を求められる。 つまり、発言する者としての責任を先延ばしにす ることはできないのだ。(中略)画家だけが、その 画家が見たものに対する評価を余儀なくされるこ ともなしに、あらゆるものをみつめる権利を持っ ている。画家にとっては、知識や行為という謳い 文句も、その意味や力を失うのである。(中略)セ ザンヌが、1870年の戦争中に、エスタクに隠れ棲 んでいたからといって、誰も彼を責めたりはしな かった。私たちはセザンヌの『生きるということ、 この怖るべきもの』という言葉を、ここで敬意と 共に思い出す。ニーチェ以降に、劣等生が、たと えどのようにしたら偉大なる生者足り得るかとい うことを、哲学から学ぶことができず、哲学を拒 絶するとしてもだ。それは、あたかも、画家とい う職業においては、その画家へのすべての他の要 求に勝る、優先事があるかのようである。生活に おいて強かろうとも弱かろうとも、セザンヌは、 世界について反芻することにおいては、比類なく 優れている。(中略)では、画家が持ち、また求め ている、画家の秘められたる力とは、一体何なの だろうか。ファン・ゴッホに『もっと遠くまで』 と言わせる、この次元とは一体何なのだろうか。 そして、絵画の、あるいは全ての文化の根源とは 何なのだろうか」(OE. pp.13-15)ここでは、「科学」 による「操作主義」に対して、芸術そして「絵画」 の「生な意味 (sens brut)」が対置されている。「批 評家」や「哲学者」たちによる「科学」としての「意

見」や「助言」、「発言」による「態度の決定」、「評価」 がある。それに対して芸術、その中でも特に「絵 画」が注目される。そして画家だけが、「あらゆる ものをみつめる権利を持っている」とされるの だ。そしてそのような「生の意味 (sens brut)を発 揮できる「画家」の代表として、メルロ=ポンテ ィは迷うことなくセザンヌを挙げる。永劫回帰の ニヒリズムから、逆に遊戯に興じる幼児の中に、 真に生の根源的な在り様を求めたニーチェ (によ る哲学という科学)以上に、「画家」であるセザン ヌが発する、「生きるということ、この怖るべきも の」、という問いかけの言葉に秘められた力の方 に、より根源的な生への「生な意味 (sens brut)」 を、メルロ=ポンティは見出そうとするのであ る。そして最後に、そのような「世界について反 芻することにおいては、比類なく優れている」セ ザンヌ=画家、あるいはゴッホ=画家に「『もっ と遠くまで』と言わせる」、画家の秘められたる 力とは、一体どのようなものなのか、そして同時 に、その力によって、初めて発せられてくる「生 な意味 (sens brut)」とは、一体何であるのかにつ いて、メルロ=ポンティは問い、その解明を求め ていったのだ。

3. 描くことの両義性と絵画、求められるべき「幾何学の姿」とは

### 3-1 フッサール「超越論的現象学」の構造とそれ を乗り超えるもの

前節最後では、セザンヌの画業において、「生の意味(sens brut)」として、真に絵を描くことことの、秘められた力が問われた。『目と精神』の第二節において、メルロ=ポンティは、「身体」により一層着目してゆく。

メルロ=ポンティの独創性は、画家の身体と「対象としての」世界を、二元論的に分離しない点である。そこではいわば、画家の身体と世界は、先述した様に、「共同的に身体化」されているのだ。メルロ=ポンティは以下のように述べる。「画家が世界を絵に変えることができるのは、自らの身体を世界に貸すことができるからだ」(OE. p.16)。そしてさらに続けて以下のように記す。「これらの変化を理解するためには、動いている実際の身体に戻らなければならない。つまり、空間のかたまりや作用の束にではなく、視覚と運動の絡み合いである身体に戻らなければならないのだ」

(同上)。

ここでは、二元論的な、「視覚」と「対象」を分離することで得られる、いわゆる、「幾何学」的な対象としての「空間」で起きる「作用」の「東」は、有効なものとはみなされない。それは逆に、批判の対象とされる。そのような「作用」の「東」に戻るのではなく、自己的な「視覚」と他者的な「運動」を一挙に「絡み合い」として捉え、そのような「絡み合い」そのものを「身体」として、しかも「共同的な身体」としてメルロ=ポンティは、捉えようとしたのである。

『ノート』では、フッサールの『幾何学の起源』 におけるフッサールの「幾何学」理解について、 メルロ=ポンティは以下のように述べている。「他 人を、私の世界の対岸とし、理念性を、両岸が 繋がれる何かEtwasとし、…に語りかける基軸と し、一つの基軸、いわば、それによって見えない ものを、見えるものに繋ぎ合わせるのである。そ れは、実践的存在としての、そして同時に、『言葉 (la Parole)』の相関語としての垂直的『存在』であ る。」(NL.p.28)。ここではフッサールが、『幾何学 の起源』において「起源」として唱える、「理念性」 が問題として登場している。その「理念性」によ って、「理念性」において、「対岸」としての「他者」 と、「此岸」としての「自己」は、あらかじめ密に絡 み合っているものとされ、密に絡み合う現象とし て、フッサールによって考えられているのだ。そ のような「絡み合い」の現象の重畳、その垂直的 な存在が、フッサールが考える「幾何学」そのも のであり、また「幾何学の起源」をなす。「絡み」、 「絡まれ」、重畳してゆく、「絡み合い」の無限に継 続する垂直的な存在こそが、フッサールが求めた 「幾何学」であり、その「起源」をなす、「理念性」を 示す。そしてまた、その重畳してゆく垂直的存在 に、メルロ=ポンティは、目の前で無限に絡み合 いを続ける運動としての「身体」、現象としての「共 同的身体」を認めているのである。フッサールが 『幾何学の起源』で求める理念性は、まさに「科学 的」な「評価」や「操作性」などの、「意識的」な「認 識」の方法論では、大変につかみ (感覚的に把握 し)づらいものである。だが、「包括的」に思える が、フッサールの言う「理念性」とは、単に分散 する諸項、つまり独立した「主観」を束ねたもの ではなく、それ自体が「即自(an sich)」であり、「事 象そのものへ (zu den Sachen selbst)」と至ろうと する、現象を現象足らしめている根源的なものの 謂である。そして全く同時にその時々(瞬間)に、現象を成立させるものでもあった。フッサールの見出したかった、その真の「幾何学」こそが、メルロ=ポンティが絵画の垂直的な存在性に見出している、「生の意味 (sens brut)」へと直接的に繋がっている。

ここで述べるフッサールの「理念性」とは、カ ント哲学においてでは、『純粋理性批判』にとって 必須であった、「先験的な総合判断はいかにして可 能か」と言う、あの根源的な問いへと繋がってゆ く。だから、フッサールも、カントが突き当たっ た認識成立上のアポリアと同様の問題に突き当た っていたのだ。彼は、自身の現象学の成立におい て、現象を現象足らしめる、「意識」に「先験する」、 「超越論的 (transzendental)」なものへの問いから は、終生抜け出ることはできなかった。その意味 でフッサールの現象学は、超越論的現象学とも言 うべきものである。<sup>3</sup> そして、フッサールが『幾何 学の起源』において繰り返した「理念性」も、現象 の「超越論的」部分として、その「理念性」と深く 関係するものだった。だが同時に、フッサールの 求めていた「理念性」とは、観念論的な「理念性」 の在り方とは、根本的に異なっていた。メルロ= ポンティが『ノート』において度々用いていた、「天 上的なものへと落下する⁴という形容は、フッサ ールが「幾何学の起源」として考えようとしてい た「理念性」のあり方を巧みに言い表すものであ る。その場合の「天上」とは、極めて日常的な、 身体であり、言語であり、生成を意味するもので ある。そのような日常的な「事象(Sache)」へと「即 自(an sich)」に「落下」=超越したその「地平」が フッサールの「天上」であり「理念性」を意味する のである。フッサールは、そのような根源であり 事象そのものである「理念性」によって極めて実 践的に、ノエシス/ノエマの意味構造からエポケ - (判断停止)を通し、純粋意識へと至る、フッ サール、「意識の哲学」の構造を乗り越えようとし た。そこでフッサールは、より即自「(an sich)」 であり、「事象そのものへ (zu den Sachen selbst)」 と至ろうとする「生活世界 (Lebenswelt)」の考え へと到達したのであった。メルロ=ポンティはと いえば、そのようなフッサール現象学の「理念性」 の持つ「根源的実践性」の性質を着実に吸収し、 さらに身体、言語と意味の生成など、より「身体 性」を強めてゆこうとする。それによって、自他 の関わり、その両義的作用の中で、その具体的な

絡み合いとしての「肉 (chair)の裂開」の概念へと 至る。そしてそこに、独自な身体的現象学の道を 切り開いていったのだった。

#### 3-2「見る」ことと「身体」の関わり

さて『目と精神』で、メルロ=ポンティは、次 に「見る」ことと「身体」の関わりに注目してゆく。 そして世界の中で、世界を構成(生成)している 双方の両義性5について検討してゆく。メルロ= ポンティは以下のように述べる。「私の動く身体 は、目に見える世界の中で数え入れられている、 その一部分として。だからこそ私は、見えるもの の中で身体を動かしてゆくことができるのだ。逆 に、視覚がその身体の動きに属していることもま さに真実である」(OE. pp.16-17)。ここでは「身体」 と「見えるもの」はデカルト的な物心二元論的に 分離したものとして考えられてはいない。それと は逆に、心=身体は、「目に見える世界の中で数え 入れられてい」て、世界の「一部分」であることが 前提されているのだ。そしてさらに、そのような 「身体」の在り方が可能である時に、全く逆に同 時に、今度は「視覚」=「見えるもの(こと)」は、「身 体(の動き)」に属しているとされているのであ る。ここでは「身体」と「見えるもの」は、二元論 的な分離において成り立つものではなく、逆に、 両義的に可逆的に関係するものであることが示さ れようとしている。メルロ=ポンティはさらに続 けてゆく。「私の位置の変化は、原則として、私 の視野の一角に現れ、つまり『見えるもの』の地 図の上に記録される。私が見るあらゆるものは、 原則として、私が届く範囲のうちに、少なくとも 視野のうちにあり、『私がなすことのできる』地図 の上に印づけられるのである。上記の二つの地図 は、それぞれに完璧なものである。見える世界と 私が私を投げ入れている運動は、それぞれに同一 の存在の全体の部分をなしている」(OE. p.17)。 メルロ=ポンティによるこの叙述は大変に興味深 い。「私の位置の変化」は「視野」=「見えるもの」 の「地図の上に記録される」=「『見えるもの』の中 にある」ことを示している。そしてその時全く同 時に、逆に、「見えるもの」は「私がなすことので きる地図」=「私の位置の変化」=「身体」に「印づ けられる」ということが起こっていると言うので ある。「身体」と「見えるもの」という2枚の地図 が互いを互いに、相互的に、かつ両義的に生じさ せている。そのような「身体」と「見えるもの(視 覚=視野=風景=世界)」の両義的な関わり合い 自体を、メルロ=ポンティは、「同一の存在の全体 の部分」と捉えるのである。ここでの「全体の部 分」という形容は面白い。「いわゆる幾何学」の考 え方によれば、このような「全体」と「部分」の関 わりなどあり得ないはずだ。だがメルロ=ポンテ ィは「全体の部分」と考えていると筆者は思う。 この格助詞の「の」は「同格」の「の」であると考え る。と考えれば、「全体=部分」となる。とりあえ ずは「部分」を「身体(の運動)」、「全体」を「見える もの(視覚=視野=風景=世界)」として考え始め るとわかりやすいかもしれない。そこでは、盛ん に動き続けている「身体=部分」は「見えるもの」 の中で、また、盛んに地図を描き続ける。セザン ヌが、サント・ヴィクトワール山を臨み描き続け るように。同時にその時全く逆に、「見えるもの =全体」、すなわち、セザンヌが描き続けている 眼前のサント・ヴィクトワール=視野=風景=世 界=全体は、セザンヌの「身体」という地図を描 き続けることとなる。ここでは「身体」と「見える もの」による2枚の地図が、盛んに描き続けられ る。双方の相互的で、両義的な描画の作業によっ て、部分(身体)は全体(風景)をなし、全体(風景) は部分(身体)である。そこでは、両義的な「全体 の部分」としての2枚の地図の重畳した、脈動的 な「風景画」が描かれるようになるのである。そ のような「部分」と「全体」の間に、メルロ=ポン ティは、相互的で、両義的な、「同一性」の「存在 (Être)」を見出すのである。そこにおいて、観念 論的な上昇性とは無縁に、まさに「天上へと落下 する」「地平」において、「身体」と「風景(見えるも の)」の絶えることのない関わり合いが、「身体」と 「風景」の同一を築く。この同一性の世界は圧倒 的に「止揚 (aufheben)」の運動を欠いている。だ が、その止揚なき世界では、「身体」と「風景」の間 で数限りのない、関わり合いの運動がいつ果てる ともなく繰り返されている。それはあたかも、サ ント・ヴィクトワール山と手前の丘上で描き続け る画家セザンヌの身体の間に充満している大気、 セザンヌ作品の画面上にその同一的な両義的な運 動の隠すこともできない痕跡としての、あのハッ チング (筆触)の描法による大気の顫動が、物語 るものに違いないのだ。

メルロ=ポンティは画家アンドレ・マルシャン の言葉を引用する。「森の中で、何度も森で見て いるのは私ではないと感じることがあった。木々

が私を見つめ、私に話しかけ … と感じたことが いく目もあった。私はといえばそこにいて、その 声を聞きながら … 画家が世界に貫かれなければ ならないのであって、それを貫きたいと欲しては ならない … 内へと沈み込み、埋め込まれてしま いたい。おそらく私は、その中から脱出するよう に描くのだ」(OE. p.31頁)。この引用では、アン ドレ・マルシャンの森の中で起こっている視覚体 験の描写が美しい。同時にこの引用は、画家の、 描くことと描かれる世界の両義的な関わり合い を、適確に指し示すものだ。それに続け、森の中 で起こっている画家と森の関わり合いについて、 メルロ=ポンティはさらに次のように述べてゆ く。「インスピレーション(霊気を吹き込まれる) と言われるが、その語は、文字どおりに受け取ら れるべきである。存在の吸気 (インスピレーショ ン)と呼気 (エクスピレーション)というものが実 際にある。それは、何を見、何が見られ、何を描き、 何が描かれるか、もはや能動と受動の違いはごく わずかでしかなく、従って双方の見分けはほとん どつかないのだ。母胎の中で朧げながらにしか見 えなかったものが、生まれた瞬間に一気に、そし て同時に、誕生した子にとっても、私たちにとっ ても、見えるようになる。画家の視覚とは、その ような、絶えることのない赤ん坊の誕生のような ものである」(OE. pp.31-32)。ここでは、画家が世 界を見ることが、母胎内の胎児の視覚に類比され ているのだろう。画家の見る風景も、胎児が母胎 の中で感じている光のニュアンスも、ともに、朧 げであり、しかとは掴めない。画家であることに おいてのみならず、私たちは、そのような朧げな、 吸気とも呼気とも明瞭に二分 (二元)化されるよ うな世界に、もともと生きてはいない。世界は描 き出された、あるいは情報社会で私たちが頼りと している、掌の上のモニター上画像のようには、 決して明瞭なものではない。私たちはそのような 不確かな朧げさの中を生きているのだ。だが、そ の朧げな世界の中で、意識することもない、吸気 と呼気の双方の関わり合い(両義性)によって、 欠かすことのできない、一つ一つの呼吸 (インス ピレーション)は、なされ得るのである。そのよ うな吸気と呼気のchiasme (キアスム=交叉)する 呼吸とは、山嶺を前にして、静かに続けられるデ ッサンのようなものではないだろうか。山と画家 はデッサンを介して静かに呼吸している。山と画 家は、どちらが描くことの「能動」で、どちらが「受

動」であるかもはや分別などできないほどに息を 合わせ、デッサンを進行している。そして、互い の脈動的な交叉 (chiasme)によって、ある時山は 画面で結像し、立ち上がり、その威容を見る者に 示すのである。そのような絵画の出現、誕生の様 とは、まさにインスピレーション=霊気を吹き込 まれ生み出された、絵画誕生の様子と考えること ができるだろう。そのような、画家(「見るもの」 =能動)と山嶺(「見られるもの」=受動)の、区域 を超えた、双方の活発な交換 (chiasme)でなされ る呼吸 (インスピレイション)によって、霊気を 吹き込むもう一つのインスピレーションが可能に なるとしたならば、それは、あたかも赤子の誕生 のような、奇跡的な瞬間でもある。それはあまり にもドラマチックな瞬間のようだが、そのような 誕生の呼吸 (インスピレーション)を、画家は、 眼前の山と息を合わせて、セザンヌがイーゼルを 背負い、丘に登り、サント・ヴィクトワール山と 毎日対峙したように、いつ果てるともなく続けよ うとするのである。ここでもう一つ付け加えて おく必要もあるだろう。吸気 (インスピレーショ ン) と呼気 (エクスピレーション)、アクション(能 動)とパッション (受動)の違いがもうわずかで、 見分けがつかないほどであるとメルロ=ポンティ は考えている。メルロ=ポンティの「両義性」の 解釈については、例えば「見るもの」と「見られる もの」について考える場合でも、双方を二元論的 に明瞭に分割してはならない。というよりも双方 はそれぞれもっとずっと「朧げ」なものとして関 わりあっているはずなのだ。「見るものは」は「見 られるもの」を前提に成り立っており、逆もまた 真であり、「見られるもの」は「見るもの」を前提に 成り立っている。互いが互いの起源をなし関わり 合っている。互いが互いの $\alpha$ であり $\Omega$ であるの だ。従って、「見るもの」と「見られるもの」を明瞭 に区分して、対比的に両義的関係を理解してしま うと正確な理解には繋がらない。互いは、互いに ある程度「見るもの」であり、「見られるもの」であ る。このような曖昧な視界は、多分光に包まれ た、母胎内の胎児の視覚に近いものだろう。それ ぞれは、瞬間瞬間に、微妙に変化を繰り返しなが らその姿を変え、双方で相互的にその都度の交換 (chiasme)の状況を形作っているはずだ。それを 定型的に決めつけると事柄と事態を掴み損ねてし まう。胎児の視覚は、その双方の微妙な変化を、「朧 げの視覚」の持つ、鋭敏な柔構造によって把握し

ているのである。だからメルロ=ポンティの唱え る「見るもの」と「見られるもの」の両義的な関係 をつかんでゆくためには、胎児のような「朧げの 視覚」が必要とされるのだ。そのような霊気を吹 き込むことのできる、吸気と呼気の交換による呼 吸(インスピレーション)によって、はじめて私 たちは、山の正確なデッサンを行うことができる ようになる。そして、メルロ=ポンティは『目と 精神』第二節の最後に以下のように述べている。 「セザンヌが描きたかった『世界の瞬間』、それは ずっと前に過ぎ去ってしまったもののはずだが、 未だに彼の絵画によって、私たちに投げかけられ ているものなのだ。サント・ヴィクトワール山は、 世界のいたるところで描かれ、幾度も描き返され る。エクスにそびえ立つ固い岩盤とは異なるもの としてだが。それは、もっとずっと力強く描かれ るのだ。本質と実存、想像と現実、見えるものと 見えないもの、つまり絵画とは、肉体的な本質、 効果としての類似性、沈黙の意味という夢のよう な宇宙に繰り広げられるすべての領域を撹拌して ゆくものなのである」(OE. p.35)。ここでの「世界 の瞬間」とは、前述の胎児の誕生の瞬間に類比さ れ得るだろう。それは紛れもなく「絵画の誕生の 瞬間」でもある。そしてそのような「絵画の誕生 の瞬間」を、メルロ=ポンティは、セザンヌの絵 画に見出している。そのような真の「誕生」的な 絵画のみが、「いたるところで描かれ」得て、しか も「幾度も描き繰り返され」得るものとなるので ある。そのとき場所を選ばず、不断に再生と生成 を繰り返し得る絵画は、本質と実存、想像と現実、 見えるものと見えないものを、科学的な、形而上 学的な「幾何学」的な桎梏からは、絵画自らが解 放する。そしてそれらに対する膠着した概念を解 消してしまう。「見るもの」と「見られるもの」、 「作るもの」と「作られるもの」との間で果敢に生 じる両義的な関わり合いによって、絵画は、胎児 が産道を通り、初めて光と出会う「誕生の瞬間」 のように、「絵画の誕生」の瞬間を生み出し、その ような瞬間に立ち会うのである。人間にとってこ れほどに豊穣な生の瞬間もないだろう。そして、 そのような豊穣な創造の生の瞬間は、画家のみに 独占されるものではない。私たちは、画家が残し たそのような絵画を眼前にする時に、セザンヌが 日々、サント・ヴィクトワール山を前にして覚え た創造と生成の興奮を、眼前の絵画の風景から味 わうのである。そこでは、「見るもの」もまた、眼 前の絵画を通して、「見られるもの」と両義的に、 果敢に一体のものとなり、「見るもの」としての創造を行うことができるようになる。このような「見るもの」と「見られるもの」、「作るもの」と「作られるもの」との両義性の場では、絵画は、時とところを選ばずに、偏在するものの間に入り、それらの間で生じるであろう両義を、生の根源的な創造の力の場として、肉体化する。そしてまた同時に、創造の裏側にあり、創造を支える、常に解消不能の、創造の詩法として、詩情としての沈黙を湛えるのである。

4. 光学としての光、遠近法としての「奥行き」批判から、存在としての絵画へ

# 4-1「物そのもの」と「鏡像」としての思考のマジックへの批判

メルロ=ポンティ『眼と精神』第三節では、ま ずデカルトの『屈折光学』が批判されている。そ してここでの光についての扱いは、鏡と像(image =イマージュ)の問題としてメルロ=ポンティに よって捉えられてゆく。メルロ=ポンティは以下 のように述べる。「世界の中には、物そのものが ある。その物の外には、他の物がある。その他の 物とは、唯一反射光のことに他ならない。その光 は、物そのものに忠実に対応して発しているのだ が。つまり、物そのものと(反射)光とは因果関 係によって外的に結び付けられた二つの個別なも のであるだけだ。物と鏡像に関する限り、この二 つの間の類似とは、ただ外的な名称に過ぎない。 つまりそれは思考の賜物でしかないのだ。類似と いう不確かな関係も、物そのものについては、投 影という関係によるだけである。デカルト主義者 は、鏡の中に自己を見出したりはしない。彼が見 出すのは、替え玉人形としての『外部』である。 そのことについて信じるに足るとするあらゆる理 由を彼は持っているのだが、そして他者たちもま ったく同様に『外部』について受け取るのだが、 その『外部』とは、他者たちにとってと同様に彼 自身にとって、肉を伴った生きた身体などでは まったくない。鏡の中の像 (image=イマージュ) とは、物の成り立ちが発する単なる効果に過ぎな い。もしも彼が鏡の中に自分を見るとしても、そ してその像を『自分に似ている』と思ったとして も、それは自分と像という二つを成り立たせてい る彼の思考によるもの(の写し)に他ならないの

だ。そこでは、鏡像そのものは、彼に属するよう な何物ともなっていない」(OE. pp.38-39)。手厳し いデカルト批判が展開されている。まずはメル ロ=ポンティは、世界を構成するものは、「物そ のもの」とそれに反射し、物を物足らしめる(反 射)光であるとする。物理的にはその通りである が、メルロ=ポンティによる批判の要点は、そ の「物そのもの」と「(反射)光」の関係が、物心二 元論的な「物」の「因果関係」によって固定的に理 解されるにすぎない、とされる点である。ここで 「鏡」と(反射)光の表象としての「鏡像(image= イマージュ)」の問題が導入されてくる。「物その もの」と「(反射)光」の関係は、「物そのもの」と「鏡 像 (image=イマージュ)」の関係へと置き換えら れる。そしてその二つの間に求められてゆく「類 似」も、二つによる「内的な関係(関わり合いとし て)」ではなく、単に二つの物の間に生じている、 「科学的」な「因果関係」の「外的に」表出された「名 称」に過ぎないとするのである。そしてその名称 とは、デカルト的な二元論の原基であるコギト(= 我思う)による、「思考の賜物」にしか過ぎないと されるのである。従って、そのような「物そのも の」と「鏡像」の関わり合いの「外的」な、思考によ る「名称」の世界では、デカルト主義者が、鏡の 中に見る「鏡像」とは、「物そのもの」の「光学」的に 作り出された「替え玉人形」にしか過ぎないとみ なされる。だから、その人々は、そのような「替 え玉人形」の写る(投影される)鏡の内的世界に入 ってゆくことは決してない。コギトによって形作 られた、替え玉としてのイマージュの世界に入ろ うとする道理など、人々には、毛頭有り得ようは ずもないのだ。鏡像の中の似姿も、単に「思考」 によって分離された「結果」としての「効果」にし か過ぎず、それは、「彼に属するような何物とも」 なりようもないのだった。ここでは、「物そのも の」と「鏡像 (image=イマージュ)」は決して触れ 合うことはなく。物は実像(実物)として、イマ ージュは虚像として「二つに分離されている」と いう、思考された「科学的」な法則 (「幾何学」)性 から逸脱することは、どこまでいってもあり得な いのである。

# 4-2「遠近法」=「奥行き」への批判と絵画の存在性について

一方、遠近法=奥行きの問題についてメルロ= ポンティは、次のように述べてゆく。「私の目と 地平線の間に横たわる線の上では、第一番目の (垂直な)面は、後続する他の面を、ずっと隠し続 けているわけだし、もし側面から見て、面が私の 目の前で順次拡がってゆくとしたら、面は完全に は互いに覆い覆われる関係にはなっていない。私 は、それぞれの面を面の外部として見ているので ある、つまりなんらかの計測された、さもなくば 計算されたものに従って。こうして私たちは(奥 行きそのものの中には居らずに)、常にただ、奥 行きの手前にいるか、奥行きの向こう側にいるこ とにしかならない。一つの面が他の面によって (実際には)覆われ隠れているのに(遠近法のよう に)あるというようにはならないのだ。物が重な ったり、隠しあったりという事実は、物の定義に は入ってこない。ただ、私の身体も物の一つであ り、その点で、不可思議にただ一体となって、(物 として)繋がっているということだけが表される のに過ぎないのだ。重なり合ったり、覆い隠され たりという事実がなんであれ、それが肯定される 得るものであるとしても、それらは、わたしが定 式化した思考にしか過ぎなく、物の属性などでは ない。この瞬間にどこか別のところにいるもう一 人の人間、いわば、遍在する神のようなものであ れば、あれら覆い隠された場所に入り込んで、物 (面)たちの展開している様を、見極める事が出来 るだろうが。ということを、私はただ知ることが できるだけなのだ。とするならば、奥行きと呼ば れるものは、何ら意味をなさないか、さもなく ば、何らか、無制約的な存在についての私の関与 であるか、あるいはあらゆる (特殊的な)観点を 超越してしまう『空間』という (概念としての)存 在への普遍的な理解(が存在するか)でしかない かの、いずれかということになるだろう。物が互 いに重なり合う(と考える)のは、それぞれが他 方の外側にある(と考える)からだ。その証拠に、 誰しもが認めることなのだが、奥行きなど実際に はないのに、奥行きという錯覚 (illusion)による 幻影 (illusion)を生み出す絵の中に、私たちは奥 行きを見てしまうわけである…。(絵画)という、 この二次元的な存在は、そしてそれはもう一つの (三次元という)次元を私に見せてくれるのだが、 (空いた穴のような)開いた存在だ。それはちょう どルネッサンスの人々が言ったように一つの窓で ある…。しかし結局、この窓は、『部分の外の部分 (partes extra partes)』、つまり単に、異なるアン グル (角度)から見られた高さと幅にしか過ぎな

い、要するに、存在の絶対的な肯定へと開かれた 窓なのだ」(OE. pp.45-47)。さて、この部分のメル ロ=ポンティによる叙述は、かなり難解だ。だが、 端的に言えば遠近法という、まさに「科学」=「幾 何学」への明確な批判と考えることができるだろ う。「遠近法」とはあくまで、人間の「精神」によ って形作られた「概念的」な「仮構」でしかないと いうことだ。つまり「遠近法」による、絵画の中 の格子状の構造の、「消失点」へと眼から向かう各 距離に「仮構」された各面は、実際には目に近い 最前面の面により「覆い隠される」はずであるの に、遠近法により描画された絵画では、あたかも 実在するかのような、各面による立体的な構造を 出現させている。このことは「もし側面から見て、 面が私の目の前で順次拡がってゆくとしたら、面 は完全には互いに覆い覆われる関係にはなってい ないからなのだ。だから私は、それぞれの面を面 の外部としてみるのである」の部分で如実に物語 られているだろう。遠近法的に「仮構」された視 覚構造では、目から遠方へと退く(=順次拡がっ てゆく)各距離の面は、互いの面は互いを「外部」 として、それぞれが「幾何学的」に「絶対的」に自 立したものとして、捉えられている。だから、そ れは「つまりなんらかの計測された、さもなくば 計算されたものに従って。こうして私たちは(奥 行きそのものの中には居らずに)、常にただ、奥 行きの手前にいるか、奥行きの向こう側にいるこ とにしかならないのだ」とされるのである。その ような遠近法的な面(描かれた物=テーブルの上 の生物であれ遠方へと果てしなく拡がる風景であ れ)は、あくまで固定された主観的な眼(それは まさに「遠近法」そのものを生じさせる、絶対的 な視点であるが)から、「幾何学的」に「計測」され、 「計算」され、絵の中で私たちの眼からは「切り離 され」、「付置された」ものに他ならない。従って、 そのような遠近法の成り立ちによって出現してい る「仮構」された「奥行き」の中には、私たちの眼 は、決して現実に入ってゆくことはできない。常 に眼は「奥行きの手前にいるか、奥行きの向こう 側にいることにしかならないのだ」となる。ここ で、(遠近法のように)「重なり合ったり、覆い隠さ れたりという事実がなんであれ、それが肯定され 得るものであるとしても、それらは、わたしが定 式化した思考にしか過ぎなく、物の属性などでは ない」と確認されている。つまり遠近法によって 描かれた「重なり合ったり、覆い隠されたり」し

た遠近法による「物」とは、いわば整えられた「思 考」そのものであって、その「物」は「物の属性」 としての「物」ではないわけだ。しかし同時に、 私たちの既成の視覚は、多くの場合、そのような 「物」を「物の属性」と取り違えて何の疑問も感じ はしない。いわば全能の神のような遍在する存在 であれば、絵の中に「仮構された」遠近法的な、「覆 い隠された」物どもの間にすら入り込むことがで きるだろうが、とメルロ=ポンティは言うが、こ れは反語的なニュアンスを示すものである。だか らその神の全能は、すっかり裏返されて、「あるい はあらゆる (特殊的な)観点を超越してしまう『空 間』という(概念としての)存在への普遍的な理 解」と言い、私たちの思考、精神、概念という「仮 構」されている「全能」によってしか成立すること はないのである。そのような「空間」という一つ の「全能」な「概念」の中で、描かれた「遠近法」の 物たちは、あくまでも「部分の外の部分」であり、 「遠近法」とはそのような部分(=客観)に対する 「存在の絶対的な肯定へと開かれた窓」(=主観)に 他ならない、とされるのである。だがその「絶対 的な肯定へと開かれた窓」の持つ「幾何学」とは、 絵の目前にいる者の眼差し、身体をも丸ごとに巻 き込み、描かれた空間と一体となり、むしろ観者 こそが、描かれた物の一部となることはない。そ の「窓」は、嵐の吹き込まない安全地帯である。 逆にここでそこから反語的に求められる「窓」と は、大気のうごめきに翻弄される「相対的(相互 的)」な相互的、両義的な関わりの総体としての「開 口」であるはずであり、「窓」を越境して風景その ものへと繋がってゆかなければならない。そのよ うな生成の原器としての窓=絵画の在りようが、 ここで逆説的に求められるのである。

メルロ=ポンティは、上記の「遠近法」の在り方に関連してデカルトの考えた「空間」についての概念について言及してゆく。メルロ=ポンティは、デカルトの「空間」への考え方について、ある意味では肯定しながら、同時に決定的な欠点を指摘してゆく。それについてメルロ=ポンティは、以下のように述べる。「空間とは即自(ensoi)である。というよりもむしろ空間とは、すぐれて『即自的』である。『即自的』であることが空間の定義である。空間の中にある点とは、一つはここにあり、もう一つはそこにあり、というようにあるべきところにそれらがあると考えられている。つまり、空間とは『どこ』ということの顕れ

である。方向、極性(対位)、包まれることなど は、空間の中で、私の存在に密接に結びついた現 象である。空間は絶対的にそれ自体であり、あら ゆるところでそれ自身に等しく、等質である。だ から例えば次元についても空間は、交換可能であ る。古典的な存在論と同様に、デカルトの存在論 は、空間の確かな特性を、空間構造へと仕立てて ゆく。ライプニッツの言説を転倒して、そうする ことで、それは正しくもあり、間違ってもいる、 つまり、否定することにおいて正しく、肯定する ことで間違っていると言えるかもしれない。デカ ルトの空間とは、あえて構築しようなどとは思わ ない、極めて経験主義的な思考に反していること において、正しい。(デカルトにとっては)空間を 理念化し、空間の存在を検討することがまず第一 に重要だ。つまり空間とは、単位として完璧であ り、明瞭で、扱いやすく、等質である存在であり、 そしてそれは、私たちの思考が、空間自身の優位 性などなくても、自ずから乗り越えてゆくよう な、すなわちそれは、三つの直行する次元に関し て思考が完全に把握することができるような存在 なのである。このことが成り立てば、やがては、 構成するということの限界が見えてきて、空間と は、三次元であるか、それ以上の次元であるか以 下かといったことに関わらず、つまり動物が四本 足であるか二本足であるかといったようにではあ るが、理解することができるようになり、そして、 その三つの次元とは、計測の異なる方法によって 受け取られるものだが、つまり、単一な次元性で あっても、しかし(測り方によって)多様な形をと り得る存在であって、しかも何かによって還元さ れなくとも、その三つの次元を正当化できる存在 であることを理解するにいたる。デカルトは空間 を(以上のように)解放したことにおいて正しい。 だが、あらゆる観点を超えて、また潜在力や深度 から離れて、厚み (épaisseur) など全く持たない、 全肯定的な存在として空間を成立させてしまっ た点において、彼は誤りを犯してしまったのだ」 (OE. pp.47-48)。  $\forall \mu = \forall \tau = \forall \forall \tau = \forall \tau = \forall \tau = \forall \tau = \forall \forall = \forall \forall \tau = \forall \forall = \forall = \forall \forall = \forall = \forall = \forall \forall = \forall$ ツを引き合いに出して、半ばデカルトの空間観= デカルトの「幾何学」を評価し、しかしその評価 されるべき点において、デカルトは「誤りを犯し てしまった」とするのである。上げているのか下 げているのか。上げることにおいて下げることは 痛烈な批判を構成する。もっとも応える攻撃の方 法である。しかしそのような痛烈な平手打ちによ

ってしか、もしそこに間違いがあったとするなら ば、その間違いに対して、それを犯してしまった 者は覚醒されることはなく、同時にその痛烈な、 痛切でさえある攻撃によってこそ、間違いを犯し てしてしまった者は、救済され、間違いそのもの も改められる決定的なチャンスを与えられるので ある。メルロ=ポンティの攻撃とは、そのように 痛烈であり、痛切な救済の痛手である。ここでは、 経験主義的なものに頼らない、デカルトの「空間 =幾何学」のニュートラルな合理性が、まずは称 揚されている。「空間とは即自 (en soi)である」と メルロ=ポンティは指摘する。「空間」の「即自性」 を見抜いている点で、メルロ=ポンティの目は優 れている。しかもその「即自性」において、「空間 の中にある点とは、一つはここにあり、もう一つ はそこにあり、というようにあるべきところにそ れらがあると考えられている。つまり、空間とは 『どこ』ということの顕れである」とされることに よって、「空間」の「空間」としての「定位=どこ」= 「存在性」が保たれるようになるのだ。そしてさ らに、メルロ=ポンティはそのような「空間」の「存 在」としての「即自性」の表出能力の上に、「空間」 というものの能力を、「空間とは、単位として完璧 であり、明瞭で、扱いやすく、等質である存在で あり、そしてそれは、私たちの思考が、空間自身 の優位性などなくても、自ずから乗り越えてゆく ような、すなわちそれは、三つの直行する次元に 関して思考が完全に把握することができるような 存在なのである」とし、空間の「直行する」三つの 次元による、三次元的な形態構築能力を認めてゆ く。さらに、「やがては、構成するということの限 界が見えてきて」とし、逆に「空間」は、「三次元で あるか、それ以上の次元であるか以下かといった ことに関わらず、つまり動物が四本足であるか二 本足であるかといったようにであるが」と考え、 次元の違いにこだわらず、種々の次元が、「空間」 として自在に交代可能な、「ものの属性そのもの」 であることを示すのである。しかし、そのような 「空間」の「即自性」、直線から平面へ、そして直 行する三本の線による立体へと、自在に構築され 得る「変換可能性」の樹立において、デカルトの「空 間」の「幾何学」は、決定的に誤りを犯していると、 メルロ=ポンティは考える。その「幾何学」=「空 間」は、変位可能のニュートラルな形態の「変換 可能性」、「存在」としての「即自性」において、つ まり「あらゆる観点を超えて、また潜在力や深度

から離れて、厚み (épaisseur) など全く持たない、 全肯定的な存在として空間を成立させてしまった 点」において誤っていると、メルロ=ポンティは デカルトを攻撃するのだった。このような「厚み」 の喪失は、先述した、「遠近法」に対する、メルロ =ポンティによる「部分の外の部分 (partes extra partes)」としての「窓」、そのような「窓」に終始 した場合の「絵画」の在り方批判、そこから望む べき、生成の原器としての窓=絵画の在り様へと ダイレクトに繋がってゆくものだろう。

そして『目と精神』第三節のまとめ、最後部で メルロ=ポンティは、以上の「遠近法」と「空間」 に対する痛烈な批判から、逆説的にのぞまれる可 能性を、セザンヌの絵画へと向けてゆくのであ る。メルロ=ポンティは以下のように述べる。 「空間は、もはや『屈折光学』の中で語れるような もの、つまり新しい関係の回路ではない。その回 路とは、私の視覚への一人の証人によってか、あ るいはそれを見出す、または外部からそれを再構 築する幾何学によって見出されてくる、対象の間 での回路でなされるものではない。空間は、むし ろ、私を起点として計られるものである。それ は、空間性のゼロ点あるいはゼロ度から計られる のである。私は、空間を外側から、空間を取り巻 くものとして見るのではない。つまり、内側から であり、つまりその中に在り、空間に浸透されて いるのだ。結局、世界というものは、(外側にあ るのではなく)全て私の回りにあるのである。眼 前で対面しているものではない。光は、距離の隔 てられたものとして見られてしまっている。接触 するものへと還元されたりはしない。それは、つ まりその中に入っていて(内側から)見ない人に とっては認識されないものである。視覚は、視覚 以上のものを提示する基本的な能力を取り戻すだ ろう。そして、ほんのわずかなインクでも、森や 嵐を描き出すのに充分であると言われて以来、光 とは、それ自身の想像界を持つに至ったに違いな い。光の持つ超越の力は、読み取りに委ねられは しない。その読み取りとは、ものとしての光の、 脳への衝撃を解読するものであり、また体の中に は住み着いたことはなくとも、同様に解読するこ とができる力だが、それらに委ねられたりはしな いのだ。もはや空間や光について語ることが問題 ではなく、問題は、そこにある、空間や光に語ら せることなのだ。この課題には終わりはない。何 故ならば、それ自体に問いかける視覚それ自体が 問いであるからだ。もう修了したと信じられてい た探求が再開される。奥行きとは何か、光とはな にか、存在とは何か、これらは何か、つまり、身 体からそれ自身が切り離してしまった精神にとっ てではなく、デカルトが身体中に広がっていると 語った精神にとって、奥行きと光と存在とは何な のか。そして、最後には、それらは精神にとって ではなく、私たちにとって、何なのか。何故なら 私たちを貫き、私たちを取り囲んでいるものであ るから。一体それら、奥行きと光と存在とは私た ちにとって何なのであろうか。だが、このように 問われなければならない哲学とは、画家に精気を 与えるものなのだ。彼が世界について意見を述べ るときではなく、彼の視覚が行為となる瞬間、ち ょうどセザンヌの言葉にあるように、画家は『絵 画の中で考える』瞬間に、画家は精気を得るので ある」(OE. pp.58-60)。ここでは、「空間」はデカル トの『屈折光学』にあるように、「対象」への、「幾何 学的」な、「対他」的な「関係の回路ではない」とさ れる。そうではなく、あくまでも「空間は、むし ろ、私を起点として計られるものである」と言う。 しかしここでの「私」とは、主客的な、二元論的 主観としての「私」ではない。「即自的(en soi)」な 「私」としての、だから「ゼロ点」としての、「ゼロ 度」と言われる、「即自的」な「起点」としての「私」 から「空間」は「計られる」。だがここで、その当 の「私」とは、常に「即自的」なものなので、「幾何 学的」に「対他的」に距離を固定されたりはできな いものである。「私」は「起点」ではあろうが、「即 自的」なので、常に同時に「ゼロ点」としての「私」 であり、「ゼロ度」としての「私」である。そのよう に「私」自体が、「起点」であり続けるので、常に「幾 何学的」な意味での「起点」からの量は、瞬時に解 消されてしまう。そのような、偏在し得る「即自」 としての、「ゼロ」としての、常に「起点」であり続 ける「私」とは、生成する事象にとっては、「起点」 として「内側からその中に在り、空間に浸透され ている」と考えられ得るものだ。「空間」も「光」も、 その中の「私」、つまり「空間」の内部の、「光」の内 部の「起点」としての「私」から見ても感じらない。 その中での「私」とは、「ゼロ点」、「ゼロ度」の「私」 であるので、「私」は「空間」にも「光」にも「即自」 であり、同化している。つまり、そこでは「私」 は「空間」であり、「私」が「光」なのである。あるい はまた、全く同時に、「空間」が「私」であり、「光」 が「私」である。遠近法の「窓」のように、「外」か

ら「外」へと臨むのではなくて、そのように「私」 として「空間」と「光」を感じられることが、真に 「空間」を感じることであり、「光」を感じることで ある。そして、そのような「空間」=「私」、「光」= 「私」の地点において、「空間」と「光」を描くことが 重要であると、メルロ=ポンティは考えている。 だから、それらの「空間」や「光」は、「読解」の「対 象」ではない。そのような「読解」を超えて、「空間 や光について語ることが問題ではなく、問題は、 そこにある、空間や光に語らせることなのだ」と される。そしてその時同時に、「視覚」は、「空間」 や「光」が語り出し始めると、それに答え、逆に「空 間」や「光」に問いを発することができるようにな るはずだ。「空間」や「光」と「視覚=精神」の、果 てしのない可逆の、両義的な接触の問答が開始さ れる。だからこのような事態をメルロ=ポンティ は、「何故ならば、それ自体に問いかける視覚それ 自体が問いであるからだ」と言うのだろう。その ような「問い」と「対象」の、「読解」を媒介とする、 切り離された「精神」による問答でではなく、「問 い」と「対象」が可逆的に、両義的に一体化された (=切り離されていない)問答の場では、「デカルト が身体中に広がっていると語った精神」と言われ るように、考える「精神」(=問い)は、物心二元 論として分離されたはずだったが、問われる「対 象」(=体)と一体化され、身体中を駆け巡るので ある。このような「回帰」した「精神」によって、 「もう修了したと信じられていた探求が再開され る」のである。こうしてようやく、「遠近法」の「空 間」によって、つまり「幾何学」によって分離され てしまったはずの「奥行き」も「光」も「存在」も、 「私」へと回帰する。だから、切り離されていた「奥 行き」と「光」と「存在」への問いかけが、「即自」に 一体化された「精神」と「対象」の場で、再開され なければならないとメルロ=ポンティは考えるの である。セザンヌの「絵画(対象)の中で考える(精 神)」という言葉を借りながら。

#### 5. セザンヌから考える

メルロ=ポンティは『目と精神』第三節での「奥行き」の問題を受け、第四節はじめにおいて、そのような遠近法的な「奥行き」感の「外的」なあり方から、セザンヌが展開する、いわば「内的」な「奥行き」の生成の問題へと論を展開した。ここでは、

「外的」に「仮構」された、眼前の遠近法に変わっ て、「内的」な、「即自」としてのいわば、フッサー ル現象学の核心とも言える「事象そのもの (den Sachen selbst)」、そのような事象としての、「生き られた」「奥行き」が考えられようとするのだ。メ ルロ=ポンティは以下のように述べる。「『私が思 うにセザンヌは、生涯奥行きを探求し続けた』と ジャコメッティーは言った。そしてロベール・ド ローネーは、『奥行きは新たな霊感 (inspiration)で ある』と言う。(中略)飛行機の上から見たような、 近くの木々と少し離れた木々との間にある、何ら の不思議さも思いおこさない間隔と言うものは、 問題にもならない。一方、遠近法のドローイング で、生き生きとした表現である、一つ一つの物同 士の(遠近法的な)魔術的な描かれ方も問題には ならないのだ。この二つの風景は、非常に明白な ものだが、何の問題ももたらさない。謎(=問題) は、これら二つを結びつけるものの中にある。謎 は、私が見るものの見え方の事実の中にある。つ まり、それぞれのものは、それぞれの位置にある のに、(画中で)互いの関わりで隠れるところがま さに出てくるという見え方の事実だ。つまり、そ れぞれのものは、まさにそれぞれの位置にあるの に、それらのものは互いに競うように関わって いるという事実の中に謎がある。(謎は)物の外形 が内奥の中で知られるということ。そして、物の 相互の関わり合いが、それぞれのものの自立の中 にあるということである」(OE. pp.64-65)。以上の ようにメルロ=ポンティは述べ、「奥行き」の問題 を検討してゆく。ここでは、「現実」と言われるも のと「虚構(=二次平面の中で三次元的な物を表 している絵画)」と言われるものの関わりが、非 常に積極的に解明されようとしている。飛行機の 上から見える木々の間の「間隔=現実」と、遠近 法的な描法の絵画における木々の間の「奥行きの 表現=虚構」、この、「現実」と「虚構」の間に生じ る謎が面白いと言うのだ。それぞれの物は、それ ぞれの場所に、しかとあり、重なり合い、覆い合 っているという「現実」があるのに、「木々」は現わ れ、「奥行き」という「虚構」として表現されている。

メルロ=ポンティは、さらに以下のように続ける。「もしこのように奥行きが考えられたとするならば、奥行きをもはや三次元などと呼ぶことはできないだろう。もしそれが、次元であるとしても、それはむしろ一次元であるだろう。つまり、それぞれの部分が、私からどれほど隔たっている

かということがきちっとわかっているときにだ け、形態と確実な平面というものが、成り立つわ けだ。しかし、全てを含む一次元は、もはや次元 ではない。少なくとも通常行われる計測に従っ た、確実な(物と物)との感覚による通常の意味 から考えれば、次元ではない。このように理解さ れた奥行きとは、むしろ、次元の反転の経験であ る。そしてそれは、包括的な『場所』の経験でも あろう。そのような場所とは、あらゆるものが、 同時に同じ場所にあるような場所なのだ。その場 所での、高さや幅や奥行きは抽象的なものに過ぎ ない。それは、ものがそこにあると言う時に使う 言葉『大きなかたまり』の経験である。奥行きを 探求する時に、セザンヌは、このような存在の『大 きなかたまり』の『燃え上がり』を求めるのだ。そ れらは、空間のスタイルの全を含み、いかなる形 態であれ、その形態の全てである。セザンヌは、 キュビスムが繰り返すであろうことをすでに知っ ていた。つまり、外的な形態、外側を包んでいる ものは、二次的なものであり、あとからもたらさ れるに過ぎないことを。だが、それは、ものに形 態を真に与えるものではないことを。この形態の 殻は、いずれ粉々にされ、この果物盛り皿は、バ ラバラになってしまうことを。」(OE. pp.65-66)。

ここでメルロ=ポンティが考える「一次元」 の考え方が魅惑的だ。いわゆる「幾何学」、デカ ルトの「光学」、「空間」の考え方による、私たち の「精神=思惟」のみが発生させてしまう「幻影 (illusion)」としての、異なる複数の「次元」はこ こでは解消されている。「現実」の「空間」だった ら、「私からどれほど隔たっているかということ がきちっとわかっているとき」に要請されが、そ の「通常行われる計測」の「幾何学」に、そこでの 「次元」はもはや拘泥することはない。呪縛され ることもない。そこでの「幾何学的」に「計測」さ れるはずの「その場所での、高さや幅や奥行き」 は、もっとずっと「抽象的なものに過ぎない」も のとなるのだ。だが、私たちが取り囲まれ生き るこの世界の在り様とは、最もリアルに、メル ロ=ポンティが言う通り、ずっと「抽象的」で「曖 味」なものではなかろうか。この風景は、仕立て られた「幾何学」のもたらす「遠近法」による「幻影 (illusion)」の世界に比べて、ずっとリアルに「幻 影的」である。私たちは、その様な「幻影 (réalité)」 の真只中を生きており、その「幻影(réalité)」を「呼 吸 (inspiration)している。私たちは、そのような

「幻影」に魅了され続けて生きている。生 (生きて いること、生きること)とは、元来その様に、途 方もなく魅惑的なものである。セザンヌはそのよ うな「幻影」の持つ「謎 (enigma)」を、眼前の岩だ らけの大きな山を前にして、その身体丸ごとの「一 次元」の体験を通して知っていたのだ。そしてそ の「謎」について、自らの絵画の生成において明 らかにしようとしたのである。そのためには、 眼前の果物盛り皿をえがく「幾何学」としての「遠 近法」は、「いずれ粉々にされ」、「バラバラになっ てしまうこと」が必要であると考えたのである。 そのことによって、新たに生み出されるべき「幻 影 (réalité)」の姿を、検討し続けたのだった。メ ルロ=ポンティは、以下のように続ける。「そし てそうなった時に、何を描けば良いのだろうか。 球、円錐、そして円筒を描けば良いのだろうか(か つて彼く=セザンヌ>が言っていたように)。構 成の内的な法則性に従って定義可能なような、堅 牢さを持つ純粋形態なのだろうか、あるいは、物 の痕跡や物の断片のように、葦の原から顔を覗か せるように、もの間から、全て同時に出現するよ うな形態たちなのだろうか。しかしこれでは、一 方では堅牢な存在であることと、他方では多様さ が切り離されてしまう。セザンヌは中期に、この 問題についてすでに取り組んでいた。彼は堅牢な ものとして、空間を選んだ。彼は、(空間は)物に とっては、大きすぎる箱、あるいは容器ではあっ たが、その空間の中で、物たちは動き始め、色と 色は対比を始め、つまり、不安定さの中で変化し 始めるのである。こうして私たちは、空間とその 内容について同時に探求することができるように なるのだ。問題は一般化され、もはや距離や線、 形態の問題にとどまらず、色彩の問題にまで及ん で行ったのである」(OE. pp.66-67)。存在の「堅牢 さ」と「多様さ」という二つの現実を、「両義的」に 「一次元」化させる、絵画という優れて柔軟な「幻 影 (réalité)」の「現象の器」の中で、セザンヌは、 「堅牢なものとして、空間を選んだ」し、その「空 間」という器自体が、そこに描かれる「物たち」に よって、その「物たち」を見事に「一元化」し得る 色彩によって、距離や線、形態の「幾何学」を超 えて、色彩の動的な交換作用の中で、生きた変化 として現象を巻き起こすこととなって行ったので あった。

メルロ=ポンティは、「大きなかたまり」、「現象の器」としての絵画の「空間」の中で、セザンヌの

考えた。メルロ=ポンティは、セザンヌの色彩の 用法について以下のように述べている。「<ヴァ リエの肖像>では、色の間にいくつもの白い(塗 り残しの)余白が見えている。それらの余白は、 その部分に形態を与え、画面から浮かび上がらせ るよう(絵画面上で)配置されているが、(白い余 白は)『黄色くあるもの』や『緑であるもの』、『青で あるもの』以上に、もっとずっと一般的な存在の 感じを与えているのだ。同様に、セザンヌ最晩 年の水彩画作品では、空間は、それが(存在して いることの)証拠そのものであると理解されてき たし、あるいはそれは、『どこ』という問題は尋ね られない、と信じられてきたが)、実際には、ど こにも割り当てられることのない平面の回りに、 勢いよく拡がり続けているのである。つまり、 『透明な表面の中に滑り込んでゆくように』、ある いは、『重なり、前進し退却する、漂い続ける色彩 平面の運動のように』である」(OE. p.68)。ここで は「遠近法」の「幾何学」を超える、「大きなかたま り」としての「空間」、「現象の器」としての絵画に おける変化が、セザンヌの白い「塗り残し」を通 して、メルロ=ポンティによって析出されてい る。通常の、絵画の描法であれば、「塗り残し」は 作品の「未完成」状態を表すものとして、奨励さ れたり、称揚されたりするはずがない。いわば完 成に至らない、画家の非力か怠惰の攻撃の材料と されてしまうようなものだろう。だが、ここでは 通念ではマイナス要素の「余白」が、セザンヌの 作品においては、効果絶大だというのだ。否、効 果とは言うまい。それは紛れもなく、「事物」の「存 在」の在り様に関わる、セザンヌ絵画の本質的な 部分に触れるものと判断されているのだ。「(白い 余白は)『黄色くあるもの』や『緑であるもの』、『青 であるもの』以上に、もっとずっと一般的な存在 の感じを与えているのだ」とされ、ここでは「黄 色」や「緑」や「青」と行った、色彩の記号的な識別 が重要とはされない。それぞれ「黄色である」、「緑 である」、「青である」の「である」が重要なのだ。 つまり「差異の記号」としてではなく、色彩の「存 在としての差異」が重要なのである。そしてその 「存在」としての色彩の問題において、何も塗ら れていない白い「余白」の「存在」が、「もっとずっ と一般的な存在の感じを与えている」ものとして 強力であるとされるのである。通常であれば、「一 般的」という表現は、何かに勝るものの表現とし

「色彩」こそが生きた変化=現象を可能にしたと

ては、用いられないだろう。だが「即自」に、「事 象そのものへ (zu den Sachen selbst)」 至る絵画上 に巻き起こされる現象が、真に絵画に息吹を与え るのだとすれば、「一般的」と言う表現は、物の「即 自性」、「事象性」を表す上では、優れた属性(今起 こっている絵画面上で起こっている「事象」その もの)として優れており、「勝るもの」なのである。 そのような「即自性」と「事象性」が、「現象の器」 としての絵画面上の「大きなかたまり」である「空 間」の中で、白い「塗り残し」によってこそ引き起 こされている。だから、それは、従来の「遠近法 的」な「幾何学」が支配する、絵画の法則性の世界 においては、「それは、『どこ』という問題は尋ねら れない、と信じられてきた」が、セザンヌが表そ うとした、現象の場としての絵画面上では、その 現象をもたらす「存在」の出どころとして、「どこ」 から(つまり画面上の「どこ」にあり、他の色彩と どのような関わり合いを持ち、それによってどの ように、例えば、距離という機能的に定位される 「として」のではなく)、あるいは形態という現象 と、どのように関わっているのかなどについて、 出自を問われる必要があるのである。そしてその ような、「平面の回りに、勢いよく拡がり続けてい るのである」ような「余白」が、<ヴァリエの肖像 >や、セザンヌ最後期の水彩作品に見られるとす るならば、それらの生きた変化の原基としての 「余白」とは、「『透明な表面の中に滑り込んでゆく ように』、あるいは、『重なり、前進し退却する、 漂い続ける色彩平面の運動のように』」といった、 まさに生き生きした現象を、当の絵画面上に引き 起こしている原基となるのである。

6. 「見ること」と「見えるもの」、「見え もの」と「作ること」

#### 6-1「見えるもの」の「自己形象化」と「線」の問題

上記本論第五章までにおいて、「遠近法」による「奥行き」感、そして、眼前の絵画という「窓」のなかで、「読解」される、「分離」された「対象」としての「空間」の概念といった、「幾何学的」なものに対する、批判の視点を見てきた。その上で、メルロ=ポンティは、絵画になるべく、眼前に(そびえ立つ山嶺のように)拡がる、物と物に、「存在」の「即自(en soi)」的な、「同一」の在り様を見出した。そして、それらの物と物の一部へと、「私」という「物」を、参入させることができる様になっ

た。その上で、「描く者=描く物」と「描かれる物 (山嶺や、果物盛り皿などの静物…)」との、両義 的で可逆的な関わり合いから、その双方の関わり 合いの場としての、「現象の器」としての絵画を考 えることができる様になった。

そこで生成される単に「像 (image)」としてではなく、「存在 (Être)」として描き出される「空間」は、「大きなかたまり」としての絵画の存在性を表すものでもあった。その大きな舟に、「描く者」も「描かれる物」、そして「絵を見る者」も同乗し、互いに盛んに関わりあっているのである。その創造的な現象の生成の場こそが、「絵画」と言われるものなのだろう。その様な「絵画」の現象の生成の場に、メルロ=ポンティも、絵画という「幾何学の起源」を見出していたのだろう。

そして、以上のメルロ=ポンティが臨むべき「絵画」の生成の場において、『目と精神』第四節の前半部においては、セザンヌの色彩の展開が取り上げられることとなった。そこでは、計測される距離や線や形態に頼り、色彩が展開されるのではなく、「同一的」に、「存在」する、物と物の「断片」としての関わり合いの様に、色彩と色彩の一個一個の関わり合いの間に生じる、一個一個の異なる関わり合いの現象が生み出され、それが見出されるのである。それら(距離や線や形態)の絵画的要素は、現象の効果(結果)として初めて姿を表すようになるのだった。

その上で、メルロ=ポンティの論の展開は、『目と精神』第四節において、色彩から線の問題へと移行する。以降、論の風向きは、「描く者」の側から、「描かれる物」、「見えるもの」の側に大きくシフトしてゆくのである。

このことを考える上で、まずメルロ=ポンティは、図像の「自己形象化的(autofiguratif)」の在り方に言及してゆく。このことについてメルロ=ポンティは、以下のように述べてゆく。「世界は、もはや、表象として画家の前に現れたりはしない、というよりもむしろ、世界の中の物たちによって、命を与えられるのは、画家の方なのだ。『見えるもの』がそのものへと到来することによって、あるいは『見えるもの』への集中、凝縮によってなのだが。だから、絵画の方がもしも、まず初めに「自己形象化」を行わないとすれば、絵画は経験された物の間にあっても、最終的に全くなにものにも関わることはできないのだ。絵画は、なにものでもない光景によってのみ、なんらかの

光景たり得るのである。『物の皮』を剥ぎ、どのよ うに事物は事物となり、世界は世界であることを 露わにするかということによってなのだが」(OE. pp.68-69)。ここでは、まず、画家が「描くこと」 によって、「描かれた物」たちに命を与えるのでは なく、世界の中の物たちが、描く行為を通して、 画家の方に命を与えるというのだ。これは、旧来 の描くことの意味づけの「コペルニクス的転回」 である。物たち=「見えるもの」が、描く行為に 関わりながら、「見えるもの」へと到来し得ること において、また、描く行為を通して、「見えるもの」 へと集中と凝縮を可能とすることにおいて、「見え るもの」は「見えるもの」足り得るものとなる。「見 えるもの」のこの「自己形象化」の作用において、 描く画家は、それらの出現しつつある物たちによ って、逆に息吹を与えられるのである。このよう な画家と「見えるもの」との円環的な関わり合い の実際は、創造の生命的な誕生の場というにふさ わしい。だが、メルロ=ポンティはそのような、 描く行いを介した、画家と「見えるもの」との関 係が成立するためには、「絵画は、なにものでもな い光景によってのみ、なんらかの光景たり得るの である。『物の皮』を剥ぎどのように事物は事物 となり、世界は世界であることを露わにすること によってなのだが」と述べる。「物の皮を剥ぐ」と は物騒な表現だが、「遠近法」的な、意味的、記号 的な、「読解」を必要とする絵画の「幾何学」とは無 縁に、絵画は、真に、「なにものでもない光景」に よってのみ、「なんらかの光景」たり得る。そのこ とは、絵画の力の源泉であり、必須の根源的在り 様である。なんら人間的加工を施されない、「見え るもの」の裸形があり得るとすれば、そしてその 物の裸形と直接的に接触できる時には、描く行為 は、最もアクティヴな運動を獲得できるだろう。 その様な物の裸形の描きの中において、「事物は事 物となり、世界は世界であることを露わにするこ と」となるのである。この様に、絵画を生成させ る「見るもの」と「見えるもの」の両義的な関わり 合いの中で、「見えるもの」が発してくる威力が注 目され始めるのである。<sup>6</sup>

メルロ=ポンティは、「自己形象化」的な、以上の「見えるもの」の発してくる力について、「線」の在り方に注目して検討してゆく。メルロ=ポンティは以下の様に述べる。「例えば、線は、対象の否定し難い特性であり、属性であるという通念がある。それに従えば、線は、リンゴの外側の輪郭

か畑地や草地の境界線のようなものとしてだけ世界に登場しているものとみなされ、そうだとすれば、現実の世界を(連なる)点で示してゆき、それを鉛筆か筆でなぞって行きさえすれば良いことになってしまう。けれども、線は、現代絵画、そしておそらくあらゆる絵画において、探求され続けてきたのだ。ちょうど、ダ・ヴィンチがその『絵画論』において述べたように、線描画の芸術の秘密とは、それぞれの対象において、特別な方法を発見することであるというように。すなわち、曲がりくねった線が、いわゆる、(その画の)軸線を生み出し、全体を貫き表われ出るという、そうした屈曲した線で見出されるのだが」(OE. p.72)。

このように、従来的な、「(『遠近法』的)な幾何 学」により描出されてしまう、「リンゴの外側の輪 郭か畑地や草地の境界線のようなものとしてだけ 世界に登場している」線の在り方を、メルロ=ポ ンティはやはり批判する。その上で、「幾何学の起 源」そのものであるような、レオナルド・ダ・ヴ ィンチの示す、「(その画の)軸線を生み出し、全体 を貫き表われ出る」ような「曲がりくねった線」に 可能性を見出す。そこに、「線」の本来的な、「自己 形象化」的な、「見えるもの」からの生成的な力を、 見出してゆこうとするのである。そしてメルロ =ポンティはさらに続ける。「~、眼に見える線 そのものというものはない。それらの線は、リン ゴの輪郭線でもなければ、畑地と草地の境界線で もなくて、ここ、そこにあるが、常に私たちの眼 差しの注がれるあらゆるところの間であるか、そ の向こう側にしか存在しないのだ。つまり、それ らの線描は、指し示し、関係し、そして事物に力 づくで要請されたりするものだが、それら自身は (実際には)どこにもありはしないのだ。それらの 線は、リンゴや草地を取り囲んでいるように思わ れるのだが、リンゴや草地は、(線描によるので はなくて)それら自体から『それら自体を形作っ ている』のであって、光景の背後の空間に先立つ (見えない)世界から、あたかも到来したかのよう に、『見えるもの』として出現するのである」(OE. p.73)。ここでは、私たちの描かれた線への眼差 し、理解のステレオタイプ (慣習的で硬直化した ものの考え方)が、線の「存在性」を通して、痛烈 に批判されている。そして逆に、描かれる線の豊 穣な可能性が、語られているのだ。まず、「眼に見 える線そのものというものはない」とされ、線の 実在性が真っ向から否定されている。だが実際、

線そのものはどこにも存在しない。しかし我々の 通念は、この世界の空間の中に、国境のように線 的な区分を実在するものであるかのように、自己 のイメージの中で強固に生成させてしまうのだ。 そして、その線に囲われた領域(領土=テリトリ ー)から私たちの意識は、なかなか、抜け出すこ とは難しい。そして同時に、メルロ=ポンティは、 「ここ、そこにあるが、常に私たちの眼差しの注 がれるあらゆるところの間であるか、その向こう 側にしか存在しないのだ」と述べる。この言説も、 線の在り様を通して、非常に重要な指摘がなされ ている。つまり、線は「常に私たちの眼差しの注 がれるあらゆるところ」には、「なく」、その線の「不 在性」においてこそ、強固に「存在」している、と いうパラドックスが示されるのである。「不在」 でこそ線は「存在」する。それが線の線たる所以 であると。私たちは、往往にして線を見誤ってい る。「リンゴや草地を取り囲んでいるように思わ れるのだが、リンゴや草地は、(線描によるのでは なくて)それら自体から『それら自体を形作って いる』のであって」とされ、線はあたかも排除さ れたかのようである。そして同時に(リンゴや草 地は)「光景の背後の空間に先立つ (見えない)世 界から、あたかも到来したかのように、『見えるも の』として出現するのである」とされる。ここに 線の存在意義が隠れているだろう。そのように、 リンゴや草地の「自体」は、それらの存在する「光 景の背後」から「あたかも到来したかのように、『見 えるもの』として出現するのである」とされる。「物 =事物」とは、常に「現象」として到来する。「で もここに紛れもなく『事物』はあるではないか」 と、誰かが目をつぶり、事物の手触りを確かめる だろう。だがそれですらも、「事物」は感覚的な触 発から受け取られてゆくことをまぬがれ得ること はできない。ところで、そのような感覚的触発以 外に取り残されるものを、カントは「物自体 (Ding an sich)」とした。その点で、フッサールの「事象 そのものへ (zu den Sachen selbst)」も、メルロ= ポンティの、現象としての身体における、「見える もの」との両義的な「交叉 (キアスム、chiasme)」 も、現象学にとってアポリアであるはずの、「存 在」に関する、カント「物自体」が示す、「超越論的」 な在り方から完全に脱却しているということは難 しい。しかし、ここでの「線」の問題、線描の「運 動」の問題は、その「存在」を基礎付けるものは何 かという、認識論的な、事柄の本質探求、真理探

求を離れている。「あたかも到来したかのよう」 な、「『見えるもの』として出現するのである」はず の現象のダイナミズムの中で、「存在」の在り様に 一体化し、合体するのである。そのように、検討 の「対象」としての存在を、むしろ徹底的に「体験」 するのである。つまりその「存在」を生きようと するのである。このように「光景の背後の空間に 先立つ (見えない)世界から、あたかも到来した かのように、『見えるもの』として出現するのであ る」事物を、「対象」を超え、関わり、「体験」し、そ の「見えるもの」との両義的な関わり、「体験」の「運 動」によって、線は、鉛筆や筆によって絵画面上 に印づけられる。そして、出現する。このような「現 象としての出現」である「線」の在り様について、 メルロ=ポンティは、セザンヌからリレーして、 次にパウル・クレーへと、検討の視線を注いでゆ くのである。

#### 6-2 パウル・クレーの「線」の意味するものについて

メルロ=ポンティは、パウル・クレーの「線」 との関わりについて以下のように述べている。「そ こでは、明確に、線を自由にし、構成する力を蘇 らせることが課題とされるのだ。だから、クレー やマティスのような画家たちの中で、線が再び登 場し、凱歌をあげるという矛盾に直面する。なぜ ならば、それらの画家たちは、誰よりも色彩を信 じているとされているからだ。というのも、爾後、 クレーが言うように、線は、もはや『見えるもの』 を模倣したりなどせずに、『見えるようにする』の であり、つまり事物の発生の青写真となるのであ る」(OE. p.74)。色彩の画家であるはずの、クレ ーやマティスに対して、彼らの生み出す「線」の 意義について、メルロ=ポンティは、ここで指摘 している。それらの作家の生み出す「線」は、事 物を見えるようにするものであり、その意味で「事 物の発生の青写真」と捉えられている。そしてさ らに、クレーの描く線描について、メルロ=ポン ティは以下のように続け述べてゆく。「この線は、 空間の中を貫いてゆく、(遠近法的な)『部分の外の 部分』であるような、(読解されるような)味気の ない空間を役立たずにさせながら。その線は、自 ずから勢いよく延びてゆき、人間やリンゴの空間 性だけでなく、事物の空間性を支える空間を突き 進んでゆく。なぜこのように線が勢いづいてゆく のか。それは、クレーが語ったように、人間に生 成の軸を得させてゆくためには、画家は、『間違い

なく、線の網目をもっともつれさせなければなら ない。そうすれば、もう全く単純な模倣など問題 にすらならなくなるのである』」(OE. pp.74-75)。 ここでは、クレーの線の在り様を借りて、「見え るもの」の優位が述べられてゆく。クレーの描く 線のように、「線」は、「(遠近法的な)『部分の外の 部分』であるような、(読解されるような)味気の ない空間を役立たずにさせながら」突き進んでゆ く。「事物の空間性を支える空間」を出現させる。 「見るもの」としての「人間に生成の軸を得させて ゆくため」に、「間違いなく、線の網目をもっとも つれさせなければなら」ないのである。「線」は「見 えない」事物の背後から、「事物の空間性」を生成 させる。また人間やリンゴに、絵画面上で輪郭線 を与える。息吹を吹き込み、「見るもの」としての 人間に「生成の軸」を与えてゆく原動力となるの である。「見るもの」と「見えるもの」を両義的に つなぎ、その物と物(もちろん、両義的、可逆的 なので「見るもの」としての人間を含んでいる)の 関わり合いから生じる現象の中で、人間やリンゴ や事物など、もの(=「見えるもの」)の偏在を、「見 えるもの」として「見るもの」に送り届けるのであ る。この現象の全体は生成的なので、限りを知ら ず拡張してゆく。その拡がりをカバーしてゆく、 あるいはその拡がりそのものであるので、「線」 は、クレーの描く線描のように、「線の網目をもっ ともつれさせなければならない」ほど、生命的に そこここに、拡がり、伸長してゆくのである。こ のような「生成の軸」としての「線」の作用によっ て、「見えるもの」と「見るもの」は、不可分な一体 として合一を可能にする。

### 7. 「見えるもの」と「見えないもの」の 関わり合い

メルロ=ポンティは、「遠近法」の「幾何学」によって計測され得る「空間」の、仕立てられた「虚構性」に光を当て、その姿を明らかにした。それを徹底的に批判し、反証的に、「空間」の裸形としての真実を、「見るもの」と「見えるもの」の両義的な関わりの中に、求めていった。しかし、「見るもの」と「見えるもの」とは、当分に、いずれも「物」として「同一」であり、その「同一(ヘーゲルの求めた「止揚」としての「同一性」ではなく)」において、メルロ=ポンティは、「物」の「偏在」を本質的に理解し得た。そのような、多様で多数の「物」たちは、

乱舞し、互いが盛んに関わり合い、現象の場とし ての「大きなかたまり」を生成させているのだ。 メルロ=ポンティは、そのような「大きなかたま り」として、「空間」を、生成的な「現象の器」とし て捉え直すことができた。その「空間」で形態を なすものとは、「遠近法的」な、「計測」の「空間」に よる、「距離」や「線」や「奥行き」ではなく、どこま でも「計測不能」な、瞬時に出現しつつ消えてゆ く「存在」の、本来的な「即自 (en soi)」の姿の露 われだった。その「即自的」な「存在」の在り様を、 もっとも如実に、そして脈動的に示すものは「色 彩」であることに、メルロ=ポンティは気付いて いた。そして、そのような、「存在」に厳粛な「即 自」の姿を、脈動的で、華麗に、しかも正確に示 すものとして、メルロ=ポンティは、セザンヌの 絵画面上の「色彩」の出現に認めたのだった。「幾 何学」としてではなく、そのような「現象」として 出現する「色彩」とは、「見るもの」と「見えるもの」 との関わりおいては、すでに「見えるもの」の力 の優位を示すものでもあった。もちろん「見るも の」は、「見るもの」と「見えるもの」との関わりの 中で、「視覚」において、「見えるもの」を生成して いるし、両者の両義的な関係において、可逆的に、 「見えるもの」に対して、「描く(描かざるにはいら れない)」という圧倒的行為によって影響を及ぼ す。そして、「見えるもの」は、そのような「見る もの」からの圧倒的な力を受けて、一つの「存在」 として、その「存在性」を、さらに加速してゆく のである。だがその時、「見えるもの」の背後から は、実は同時に、「見えないもの」の潜在力が立ち 上がり、「見えるもの」を根源的に湧出させ続けて いるのである。

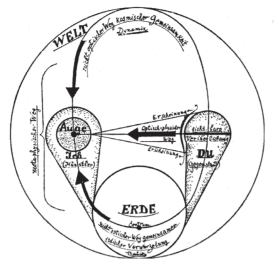
本章では以上のように述べられてきた、メルロ=ポンティ『目と精神』における、「見るもの」と「見えるもの」との関わり合いについて、さらにその深部で作用している「見えないもの」の正体について、検討を深めてゆきたい。メルロ=ポンティは『目と精神』第四節最終部において、この説での課題をやはり、パウル・クレーの造形理論をもととして考えようとする。メルロ=ポンティは以下のように述べている。「けれども、私たちの心臓はといえば、深みへとより近付こうとして高鳴っているのだ…。このような奇妙な状態が、現実となるだろう。何故ならば、『見えるもの』が徹底的な再現などに向かうかわりに、神秘的なまでに感知される『見えないもの』が『見える

もの』に付加される(現象が起こる)からである。 目に直接的に届いてくるもの、つまり『見えるも の』には正面から来る表側の特性がある。だが、 下の方から『見えるもの』へと上がってくるよう な特性もあるのだ。それは、体が何かを見ようと 体を起こす際に起こってくる、(体の内部の見えな い)深く潜在的な体位のようなものである。ある いはまた、飛び上がったり、泳いだり、動いたり した時のように、上から視覚へと届いて来る場合 もある。その場合には、視覚は、(動き続けてい るので)その起源の重たさなどにもはや関わる必 要はなく、自由に自らを実現してゆくのである」 (OE. pp.85-86)。ここでは、「見えるもの」に対し て「見えないもの」の効用が述べられている。「見 えないもの」は、「体が何かを見ようと体を起こす 際に起こってくる、(体の内部の見えない)深く潜 在的な体位のようなものである」とされる。体の 「表側」の「見えるもの」としてのアクションを、 不可避に下方から支える「見えないもの」の力と して、メルロ=ポンティは潜在する「見えないも の」の力を重要視するのである。 オルローポンテ ィは、さらに続ける。「それらを通して、画家は、 二つの極限に触れるのである.視覚の太古からの 繋がりからは、何かが動き、火を捉え、彼の身体 を圧倒するのである。つまり、彼の描いたすべて のものが、(太古から続く火の)彼をつき動かそう とするものに応えようとするのである。その時彼 の手は、『何か遠くの意志によって動かされる以外 のものではあり得なくなる。』視覚は、存在の全 ての局面に出会うことのできる十字路のようなも のである」(OE. p.86)。画家は、「二つの極限に触 れる」とされる。一方は、運動の現象として、上 方から光をあてる、即自的な存在としての「視覚」 の世界。もう一つは、「見えるもの」の下方から湧 き上がり、人間を突き動かしてゆく根源的な非存 在としての「視覚」の世界。メルロ=ポンティは 『目と精神』の最終部において、「見えるもの」を下 方から立ち上げている「見えないもの」への眼差 しを忘れないように特化させてゆくのである。そ れは、あたかも、シェリングが『自由論』におい て言おうとした、憧憬としての光に対する人間の 根源的な悪による闇の存在に、類比されて来るか のようだ。だが、『自由論』では、神は、そのよう な人間にとって根源的な、不可避的悪において、 その存在の根拠としての人間的自由を見出し、そ のことによって、神としての「実存の根拠」を得

て、神(実存としての神)足り得たのであった。 悪だから排除されるのではなく、『旧約聖書』創世 記の失楽園に始まり、語り続けられる人間にとっ て不可避の悪。その根源的な悪の所在=原罪にお いてこそ、人間は人間となり、だから楽園から追 放されたのだった。『目と精神』においては、悪 ではないが、同書最終部において、メルロ=ポン ティも、「見えるもの」に対する「見えないもの」と しての、存在の根源にある非存在的なものを、重 視するのである。いや、そのような根源的な非存 在を、存在の一部として認め、不可触の部分とし て奉り上げたり、神格化しようとしたりせずに、 それに、果敢に、自らの身体を通して関わろうと したのだ。その点において、メルロ=ポンティの 身体的現象学は、フッサールが『幾何学の起源』 で求めた、「起源」としての「理念性」を超えて、「起 源」を自ら体現しているのである。メルロ=ポン ティは、『目と精神』第四節最終部において、以下 のように続ける。「ある種の火が、生き生きとし たものであろうとして、目覚めるのである。案内 人の手に導かれながら。その火は、画面へと届き、 そしてそれを火で飲み込んでしまう。その時飛び 散る火花によって、円環は閉じられる。跡づけら れてきたものとして。眼とそれ以前のものへと還 ってゆくのである」(OE. p.86)。ここにおいて、『目 と精神』でメルロ=ポンティが検討してきた全て のものが集約されていると言っても良いだろう。 「空間」という「大きなかたまり」に含まれる、「見 るもの」と「見えるもの」の果敢な葛藤と格闘によ って、ようやく画家のキャンヴァスは築かれてゆ く。そのことは、セザンヌやクレーの絵画の上で の現われ出として、充分に検討されようとしてき た。セザンヌもクレーも、存在の厳粛さ、描くこ との根源的な生命力に突き動かされ、自らが風景 となり、絵画となることによって、厳粛も力も、 その実現をなし得たのである。だがその描きは、 まだ達成してはいない、否、どこまでも終焉を迎 えることはない。「ある種の火が、生き生きとし たものであろうとして、目覚めるのである。案内 人の手に導かれながら。その火は、画面へと届き、 そしてそれを火で飲み込んでしまう。その時飛び 散る火花によって、円環は閉じられる」と言われ る。そのように円環は閉じるのである。だが、円 環は、同時に閉じられてはいない。そこで初め て「円環として」開き始めるのである。あたかも ニーチェの「永劫回帰」のように。そこでこそ現 象=「遊戯」としての「描き」は、円環のようにどこまでも終わることのない運動を開始するのである。このような「根源的な関わり合い」、事物と存在と現象の彼方へと、一つの「飛び散る火花」として、セザンヌもクレーも筆を運び続けようとしたのである。

#### 8. おわりに

本論七章の末尾部分で述べた、メルロ=ポンテ ィによる「見えるもの」を巡る上方からと下方か らの二つの「視覚」の在り方への検討は、パウル・ クレーの「自然研究の方法」をもととして考えら れている。パウル・クレーの「自然研究の方法」 では以下のように述べられている。「しかしなが ら、さらに深く対象を研究する他の方法がある。 それは、対象とそれによる創作を人間化する方へ と導くものだ。それは『私』と『対象』の間で起こ るものであり、全ての視覚的な基礎を超えてゆく ような『共振』(の現象)である。そこには、密な る非視覚的な接触がある。その接触は、上方から 降りてくる宇宙的なつながりなのだ。以上のよう な接触は、経験への徹底的な探求をもたらすに違 いない。その研究とは、私たちが議論してきた過 程を凝縮させ、簡潔なものにするだろう。説明の ために、次のように付け加えた方が良いかもしれ ない。すなわち、より低い方からの経路、静的な 領域を通って、静的な形態をもたらす。けれども、 一方より上方からの経路は、動的な領域を通ると いうことである。地球の中心へと向かう重力を受 けながら、より低い経路に沿って、静的な平衡が、 横たわっている。そしてその平衡とは、『下降して ゆこうとする全ての可能性にもかかわらず踏みと どまっている』という言葉で表される。同時に、 私たちは、重力の桎梏から自分たち自身を解き放 つことを希求しながらより上方への経路へと導か れてゆく。つまり、泳いだり、飛び上がったりな ど、純粋な動きの中で、束縛から自分たちを解放 するのである。全ての経路は、眼の中で出会う。 そしてそこで、形態となり、外的な光景と内的な 視覚は統合されてゆくのである。構築(形の生成) がなされるのは、まさにここにおいてである。そ してその構築(生成)は統合(の作用)とは矛盾し ない。一つの対象の視覚的な像からは全くはずれ ているし、あらゆる観点からずれてはいるのだけ



Centrum 中央 Du (Gegenstand) 君 (対象) Dvnamik 動力学 Erde 大地 Erscheinung 現象 Ich (Künstler) わたし(芸術家) sichtbare Verinnerlichtung metaphysischer Weg 形而上学的方法 nicht onticsher Weg 非光学的方法

gemeinsamer irdischer Verwurzelung 共同的な地上の根 kosmischer Gemeinsamkeit 宇宙的共同性 opticsh-physischer Weg 工学的物理的方法 可視的内面化 Statik 静力学 Welt 宇宙

れども。異なる方法から獲得し、それを作品へと 変換する経験を通してこそ、学生は、その自然の 対象との対話の過程を明らかにすることができる のだ。視覚と熟考を経ての学生の成長によって、 その学生は、形而上学的な観点へと到達すること ができ、自由な抽象的構造を、形作ることができ るようになる。そのことは、通り一遍の決まり切 った意図を超えて、新しい自然性とつまり作品の (生きた)自然性をもたらすのである。そうすれ ば、彼は、作品を創造し、作品の創造に参加する ことができるようになる。まるで神の創造の御技 のようにである。」<sup>9</sup> 以上のパウル・クレーによる 言説は、ダイレクトにメルロ=ポンティの思考方 法につながっていると言えるだろう。クレーは「視 覚」についての上方からの動きと、下方からの動 きを考えている。いずれも「非視覚的」な動きで あり、「見えないもの」である。ここでは、メルロ =ポンティが考えた、「見えるもの」と「見えない もの」の関係が、如実に物語られているだろう。 前章でのメルロ=ポンティの言説では、「見えるも の」に対して、「下方から」の「見えないもの」の作 用が強調されていたように思われる。だが、フッ サール『幾何学の起源』に対するメルロ=ポンテ ィ『ノート』においても、メルロ=ポンティの「天

上へと落下する」という言説が度々強調されてい た。そのようなメルロ=ポンティの、形容矛盾と もとれる、「見えない」力の所在は、「上へ」という 方向と同時に「下へ」へという作用による、両義 的な可逆的運動の謂である。それは、メルロ=ポ ンティの、「交叉 (キアスム=chaisme)の論理を考 えれば、充分に推測可能なものだ。つまり、「見え るもの」(=「視覚」)を挟んで「上方から」と「下方 から」の「見えない」力が、活発に「交差(キアス ム)」する。そして、そこに「描くこと(=創造)」 の磁場が、生成され得るということを、パウル・ クレーも、メルロ=ポンティも、時は隔てど、熟 知していたということである。そのような「上方 から」と「下方から」の、創造に根源的な交叉にお いて、いわば創造の「幾何学の起源」において、「見 えるもの」と「見えないもの」もまた「交叉(キアス ム)」し得、クレーが、図中、中心部横軸にとっ ている、「視覚」と「対象」の真の関わりも実現され てゆく。そして、このような「視覚」を介する、「見 えるもの」と「見えないもの」との関わり合いにお いてこそ、「全ての視覚的な基礎を超えてゆくよ うな「共振」(の現象)」が生み出されてゆくのだろ う。このような創造の「共振」において、パウル・ クレーのメルロ=ポンティによる引用は、まさに その効力を発揮しているのである。

さて、直接的に細かく対比して検討できなかっ たが、メルロ=ポンティの、フッサール『幾何学 の起源』についてのメルロ=ポンティ『ノート』 では、以上の「視覚」を介した、「見えるもの」と「見 えないもの」の関わり合いの中から見えてくる、 根源的な力の作用について、度々指摘がなされて いる。メルロ=ポンティは以下のように述べる。 「だが、それは、齟齬でもないし、心理主義や歴 史主義への回帰でもない。フッサールは、『相互 内属 (Ineinander)』の絡まり合い (entrelacement) や越境作用 (transgression) について述べている。 だが、これは内在性と因果性の混合ではない。そ れは、第三の次元の発見であり、哲学の次元、存 在の次元の発見である。これらの発見は、一つ の『見えないもの』の過去と現在のつながりとし ての生き生きとした現在である。それは『意識』 によって包括された統合としてでもなく、また歴 史に包括されてしまっている統合自身としてでも なく、一種の隔たりへの同一であり、垂直への 同一である」(NL. p.16)。ここでは、ほぼ『目と精 神』で見られたような論理展開がなされている。

この論考は、フッサールの『幾何学の起源』につ いての、メルロ=ポンティによる考察である。だ が、フッサールが『幾何学の起源』で用いていた、 「相互内属 (Ineinander)」という用語は、ほとんど メルロ=ポンティが、自身の考察で用いるような 用語といっても過言ではないだろう。それほどメ ルロ=ポンティはフッサールに近いのである。フ ッサールが『幾何学の起源』を執筆したのが1936 年、彼は38年4月には亡くなっている。フッサー ルが、「判断停止 (Epoché)」から「現象学的還元 (phänomenologische Reduktion)」によって「純粋 意識 (reines Bewußtsein)」を求めていった初期か ら、どうしても避けることのできなかったのが、 意識成立上の超越論的な部分の問題だった。フッ サールは、その問題を解消できはせずとも、巧み に懐胎しながら、包括的で同一的な、「生活世界 (Lebensbelt)」の考え方に到達した。フッサール がようやく到達した「生活世界」の発想に、メル ロ=ポンティ哲学の発想は非常に近い。メルロ= ポンティはその点に大いに影響を受けていると言 えるだろう。ただメルロ=ポンティにおいては、 そこで、自己の生身の身体が世界の存在と成り立 ちに、直接的に関わってくるのである。本論にお いて検討してきたように、「主観」と「対象」の概念 は、溶融され、「同一的」な「存在」として還元され る。「存在」は「概念」から自立することによって、 より積極的に、身体的な現象として、「両義的」に 「可逆的」に「キアスム (交叉運動)」するようにな るのである。フッサールは、「生活世界」を支え、「幾 何学の起源」をなすものとして、「理念性」を繰り 返し強調した。それはメルロ=ポンティが「一種 の隔たりへの同一であり、垂直への同一である」 と指摘するように、やはり「心理主義や歴史主義 への回帰でもなく」、「見るもの」、「見えるもの」そ して「見えないもの」の交互的な作用の中で生成 する「大きなかたまり」を根底で支えるものにつ ながる。その「かたまり」としての拡がりは、「水 平性」をなす。また、今ここで生きる「時」の重畳 として、常に同時に掴まれることによって生成す る、歴史としての「垂直性」を同時に意味してい るだろう。そして、それは、パウル・クレーによ る「水平」と「垂直」の図式を思い起こさせるだろ う。人が、真に生命的に輝きとして生きる=創造 であることを示すあの図式は、フッサールが自身 の現象学の終局部で、「幾何学の起源」として見出 し得た「理念性」が想起させるであろう、「起源」と

その「幾何学」による図式を思い起こさせるだろう。メルロ=ポンティが追った、創造によってこそ実現され得る、身体的な現象学の真実は、今まさに繰り広げられている「運動」の中でこそ探求されようとするのである。本論においては、メルロ=ポンティ『目と精神』についての検討に重きを置いた。そのため本論が、その上で求めなければならない、フッサールの「幾何学」とメルロ=ポンティによる、動的な身体的現象学による「幾何学」の関わり合いの具体的な探求については、検討の深耕は充分ではなかった。「理念性」なき現在の社会においてこそ、今一度根底より探求されるべき理念性の姿があるだろう。その探求への再度の挑戦は、別稿にさらに求めることとし、こではひとまず筆を置くこととしよう。

#### 注

- 1 『目と精神』、滝浦静雄、木田元訳、みすず書房、1966年、254 頁訳注1を参照した、331頁。
- 2 同上書、254頁訳注2を参照した、331頁。
  - 木田元は、フッサールの現象の成り立ちについての検討にお ける、「超越論的な」限界性を、度々指摘している。木田は以下 のように述べる。「そして、こうなってみると、たとえば現象 学つまり哲学と経験科学との関係も中期とは違ったふうに考 えられねばならないことになるう。フッサールの中期の思索 においては、現象学はいっさいの経験科学に先行して、経験 的研究を導く基本的概念を確立すべきものと考えられてい た。超越論的意識の思考的構成作業の連関を反省しさえすれ ば、経験的世界の意味連関は、ことごとく解明されるはずで あった。しかし、もはや哲学的反省にそうした権能は認めら れない。哲学する『われ』が反省によって見出すのは、その哲 学的反省そのものがつねに世界に内属する未反省な生活に依 存し、それへの反省としてしかありえないということであり、 したがって現象学も経験諸学の事実認識に依存しつつ、しか もその認識には開示されない事実の意味を解読することにこ そ、その使命があることになる」(木田元『現象学』 岩波文庫 1970年、69頁)。「超越論的意識の思考的構成作業の連関の反省」 における「反省」そのものが、「超越論的意識の思考的構成作業」 自体を、「反省」し得るとしたところに、現象学的還元によって 得られる、フッサール「純粋意識」の権能が見出される。フッ サールは、そのような「超越論的意識」が「反省」可能であると したのだ。だが、その「反省」が「世界に内属する未反省な生活 に依存し、それへの反省としてしかありえない」としたなら ば、そのような「反省」の作用も、それ自体が「超越論的な」枠 取りを、脱出するものではあり得ず、そのような「超越論的な」 作用自体によって「超越論的意識の思考的構成作業の連関」 が、真に解明されることはないのである。ここに、フッサー ル現象学の「超越論的な」構造の突き当たるべき限界の一つが 示されているだろう。だからこそフッサールは、「認識には開 示されない事実の意味」としての「超越論的な」反省を「未反省 な生活」にもつなげ、そのような、メルロ=ポンティで言えば、 「即自的 (en soi) な、「同一的な」、「大きなかたまり」として、生 活と世界を掴み「開示されない事実の意味を解読」しようと、 後期研究に進んでいったのだ。
- 4 メルロ=ポンティの『ノート』においては、「天上的なものへと 落下する」という表現が、度々登場する。「『私たちは天上的な

ものへと落下する』-T・ド・シャルダン参照-世界の中では、 優れた形態を生じさせることは、自然である=<存在>(必然 的な<存在>ということでだが)を想像するためには、無から は始めないことが重要である。予め与えられたものとしての <存在>から出発すること、つまり、ここでは無底も<存在 >の欠如として捉えてはならない。それは、<存在>以上の ものと考えられねばならないのだ。その高みこそが深みを開 く (deren hohei öffnet Tiefe )」(NL. p.60)。『ノート』のこの箇 所は、メルロ=ポンティが、ハイデッガーの存在論との関係 で、フッサール『幾何学の起源』における「起源」の意義を明ら かにしようとしている箇所である。メルロ=ポンティは、ま ず、ハイデッガーの「転回 (Kehre)」以降の最大の観点とも言 える「性気 (Ereignis)」の概念などについて述べ、その後「無底 (Abgrund)」について言及する。その場合の「無底」について、 「無底も<存在>の欠如としてではなく、<存在>以上のもの と考えられねばならない」とする点が大変に興味深い。この点 は、本論七章で述べた、「見えるもの」と「見えないもの」の関わ りを考える際に登場した、「見えないもの」の「上方から」と「下 方から」の力の作用との関連で考えることもできるだろう。ハ イデッガーの「無底」の考え方も、「無底も<存在>の欠如とし て捉えてはならない。それを、<存在>以上のものと考えら れねばならない」とする点で、「存在」の在り様について、両義 的な見方をする。というよりも、メルロ=ポンティの「上方か ら」と「下方から」そして「見えないもの」からの、「可逆的」で「両 義的」な交互作用の無限の連続が「無底」そのものを体現してい るのだろう。メルロ=ポンティは『ノート』のこの節で、以下 のように続ける。「『無底』とは、私たちの『定位置(ロカリテ)』 を測定する二次元性 (『存在』と『無』)である。そして、私たち の定位置とは『開け』である。本当の無とは『存在 (Être)』であ り、『客観的な存在』を飲み込んでしまう存在 Sevn である。そ して、『空虚な無 (nichtiges Nichts)』である」(NL.p.60)。「可逆 的」で「両義的」な交互作用の無限の連続が「無底」そのものを 体現しているとしたら、その現象学的身体的な、「上方から」と 「下方から」の交互作用の場とは「開け」そのものを表している だろう。フッサールが『幾何学の起源』で標榜した、「起源」とし ての「理念性」とは、このような、「天上的なものへと落下する」 「無底」の「開け」を意味するものでもあろう。

5 鷲田清一は、メルロ=ポンティの主張する「可逆的」な「両義 性」、について、メルロ=ポンティの思想を特徴付けるものと して重視している。鷲田は、以下のように述べている。「この 時間の自己触発としての『内部性』の概念は、しかしメルロ= ポンティ自身が<身体>の現象学から<肉>の存在論への移 行の過程でしだいに背景に退いてゆく。時間の『炸裂』とか『裂 開』という言葉はたしかに後期に格段に重要な意味を負わされ ることになるが、しかしそれは時間を主体の自己超越の中に 位置づけようとするものではない。このこととは別な問題と も関連していて、メルロ=ポンティにおける可逆性の議論が 『一種の反省』としての触れる手と触れられる手との反転関係 から始められるために、他者の存在も、物に見られるという 体験も、ともにこの身体の自己回帰的な関係の拡張として解 釈されやすいが、しかし可逆性の思考は、むしろ身体の裂開。 身体の双葉への切開そのものが、物や他者との絡み合い、な いしは相互内属 (Ineinander)のなかではじめて可能となると考 えていることに注意しなければならない。問題は、超越的な 外部、あるいは『上空飛翔的な思考』という外部の不可能性と いう意味での内部性であって、したがってそれは存在の充実 よりはむしろ、『存在の充実のなかに不断に創造されてゆく開 口』に定位されていわれている。世界を対象的なシステムとし てとらえ、それを根拠だとか原因といった形而上学的な概念 から規定することがなじまないような存在次元への<問いか け>のなかで口にされることである。世界をある最終的な根 拠に立つ体系としてではなく、閉じることも収束することも ない、繁茂の体系として描きだすこと、そこに『メルロ=ポン ティは、時間が流れでてゆくところの主観性の空隙に、大い なるまったき沈黙を溶かし搔き乱しにくる誕生の裂け目に心

を奪われていた。とティリエットが形容するような後期メルロ =ポンティのもくろみがあったのであって、かれ自身もそれ ゆえに『わたしにとってはもはや起源の問題も、極限の問題 も、第一原因へむかう出来事の系列の問題も消え去り、ある のはただ一つ、永遠につづく存在の炸裂だけだ』(『見えるもの と見えないもの (391頁) と書きつけたわけである。メルロ=ポ ンティはみずからも言っているように、人間の身体に書き入 れられるべき『先-知、先-意味、沈黙の知』を、それが裂開 する無言の瞬間を、探査しようとしている。が、そのような 裂開は『存在のそれ自身へのふり向き』としての『内部』で生起 するものであるが、しかしそれは、さきほどもみたように「次 元」や「水準」として、つまり根源的に現前しえないものとして 根源的に現前するものであり、この<存在>の核には不在こ そが廃棄できない契機としてくい込んでいるがゆえに、それ はただ斜行的に(オブリック)、側面的(ラテラール)にしか近 づくことのできないものである。肉の裂開は、内と外、能動 性と受動性とがたがいに深く侵食しあうものとして、キアス ム (交叉配列)のなかでこそ生起するものであり、それは『触覚 のもつ不可触性、視覚のもつ不可視性、意識のもつ無意識性 ……』として、まさに『感覚的<存在>の多面ないし裏面』をな すものであり、間接にしかふれることのできないものなので ある」(鷲田清一『メルロ=ポンティ 可逆性』、講談社、2003 年、281-282頁)。鷲田は「両義性」というよりも、「可逆性」その ものを、メルロ=ポンティ思想の中心的課題として、強調す る。上記の引用部分でもその「可逆性」の観点が、もっとも重 要なものとなっているだろう。「裂開」あるいは、「肉の裂開」 は、後期のメルロ=ポンティの身体的現象学、現象学的身体 を理解する上で、最も重要な概念とも言えるものである。ま ず「裂開」は、「主体の自己超越」的なものではないことが、明示 されている。「上空」へと「飛翔」してはならないのだ。一方、 観念論的に「反省」を行うようなものでもない。「自己回帰的な 関係」としての「反省」であってはならない。そのような「内部 的な」主観の構築としての、「反省」の「同一性」の作用でもな い。「物や他者との絡み合い、ないしは相互内属 (Ineinander) のなかではじめて可能となる」点が重要なのである。だから「自 己の反省」的にコントロールの効くものではないのだ。だか ら、「存在の充実のなかに不断に創造されてゆく開口」であり、 その「開口=裂開」とは「自己反省」的にコントロールが効かな い、観念論哲学が目指す「同一性」からは、常に同時にずれ続 けてゆこうとする、裂け目として開き続けてゆことする、身 体の運動の根源的な運動性に関わっている。そのような「世界 をある最終的な根拠に立つ体系としてではなく、閉じること も収束することもない、繁茂の体系として描きだすこと」を可 能にする、「開口」としての、裂け目としての運動として、「裂開」 についてとらえてゆくことが重要である。そして、ここで鷲 田が述べる「繁茂の体系」こそは、メルロ=ポンティの身体的 現象学を考えてゆく上で、最も重要な概念と言えるだろう。 そのような「繁茂の体系」にこそ、「時間が流れでてゆくところ の主観性の空隙に、大いなるまったき沈黙を溶かし搔き乱し にくる誕生の裂け目」としての「裂開」を見ていたのである。そ してまた、その「裂開」は、「『先-知、先-意味、沈黙の知』を、 それが裂開する無言の瞬間を、探査しようとしている。が、 そのような裂開は、『存在のそれ自身へのふり向き』として」と 言われるように、「沈黙の知」を重視しながら、その「知」の顕現 として「裂開」を捉えようとしてもいよう。そのような「裂開」 による「沈黙の知」の果てしのない生成は、主観的、自己撞着 的な観念論的な「反省」の作用などは、はるかに凌駕して、「根 源的に現前しえないものとして根源的に現前するもの」として 顕現してくるのだろう。このような「裂開」による「沈黙の知」 の顕現に、フッサールが『幾何学の起源』で求めた「起源」とし ての「理念性」の姿を見ることは充分に可能である。そして、 このような「裂開」の中にこそ、「肉の裂開は、内と外、能動性 と受動性とがたがいに深く侵食しあうものとして、キアスム (交叉配列)のなかでこそ生起するものであり、それは『触覚の もつ不可触性、視覚のもつ不可視性、意識のもつ無意識性

- ……」と言われるように、メルロ=ポンティの主張する「存在」の「両義性」の意義が如実に物語られているのだろう。以上のような観点から、鷲田はメルロ=ポンティの考える「可逆」の作用、それをもたらす「両義性」、そこから顕現する「裂開」とそこで生成され得る「身体」について深く考察している。
- 6 加賀野井秀一は、「見るもの」と「見えるもの」との関わりについ て、ベラスケスの<ラ・スメニーナス(皇女たち)>を題材に 以下のように述べている。「つまるところベラスケスは、内部 から描いたり外部から描かれたりしながら、『ここ』と『あそこ』 とに偏在し、『見ること』と『見られること』とは常に転換を繰り 返す。『ここ』にいるのは、私であるとともに、ベラスケスそ の人でもあり、フェリペ四世、王妃マリアーナ、その他、不 特定多数のあらゆる鑑賞者にもなるだろう。視線は、本来『こ こ』から『あそこ』に向けられており、その『ここ』は、絵の外 部に位置しながら、鏡の中に取り込まれて内部にもなってい る。そして最後に、ここに描かれた全光景は、右手に窪んで 見えないところにある高窓から射し込む光によって見えるよ うにされており、それはあたかも、王と王妃とが不可視の場 所からあらゆるものの上に君臨しているさまを、そっくりそ のまま象徴しているかのようなのだ」(加賀野井秀一、『触発す る思想 メルロ=ポンティ』、白水社、2009年、256-258頁)。 ここでは、ミシェル・フーコーも『言葉と物』の中で取り上げ た、ベラスケス作<ラ・スメニーナス(皇女たち)>(1656年作) の絵画構造が検討の俎上にあげられている。「見るもの=描く もの」と「見られるもの=見えるもの=描かれるもの」との錯綜 した関係が、この絵の中にはベラスケスによって仕組まれて いる。「見えるもの=描かれるもの」としての、「皇女たち」は、 描いている画家の目の前にいるのだろうが、その描いている 当の画家が、絵に描きこまれてしまっている。鏡像のような 絵画面。「見るもの」と「見えるもの」との果てしのない反転作 用。画家は、今眼前のカンヴァス上に描きつつあることによ って、その当の描き続ける絵画によって描かれてゆく。その ような事態の進行を見守っているだろう王と王妃も、画中の 鏡面上に描かれてゆくことによって、「(王と王妃の)見ること」 は、「(画中の鏡によって)見られること」に永遠に反転継続する ことが暗示されてゆく。だが、17世紀のスペイン宮廷で肖像 画の名手と謳われていたベラスケスは、上記のように、絵を 描く際に、「対象」としての人物を、単に「対象」として、切り離 して描いていたのではなく、「見るもの」と「見えるもの」との、 往還的な、両義的な、可逆の関係をフルに活かし、描画を進 めていたに違いない。そのように「見えるもの」を、「見るもの」 としての自己=画家へと受肉(肉化)することによって、人物 の存在感を、否定することができない手応えのある、それで いて静謐とも言える、しかも存在の厳粛さを発揮する、あの ような優れた肖像画群として実現し得たのだろう。
- 7 加國尚志は、メルロ=ポンティ研究への良き導きの書『沈黙の 詩法』において以下のように述べている。「人称的な語る主体 の現前不可能性から、言語そのものが語り出す一つの場所が 開かれてくるのであり、その場合に、詩的言語、文学的言語 の探求は、イジチュールの自殺に象徴される『死』に必然的に 行きつくことになる。ブランショによると、マラルメの作品 の中でのイジチュールの自殺が示すのは、『深淵としてのおの れの死』によって『言語が自らを語る』ようになる、ということ であり、文学的行為、絶対的な行為として『おのれを破壊する ことによって永遠に成就している全体』が出現する。それは『非 人称的な死の経験』であり、『否定的なものの潜勢力』について の経験であって、この非人称的な死は『純粋な沈黙』であり、 この純粋は沈黙はまた、書くことが始まる点でもある」(加國 尚志、『沈黙の詩法』、晃洋書房、2017年、214頁)。ここでのマ ラルメによる、イジチュールの「深淵としてのおのれの死」が、 そのままメルロ=ポンティの哲学に直結しているかどうかは わからない。だが、そのような「非人称的な死の経験」は、全 ての事柄に、主観的な「意識」と「判断」によって対さざるを得 ない、私たち人間にとっては、「超越論的」なものを超え得る、 窮極的な可能性かもしれない。その「純粋な沈黙」には、メル

- ロ=ポンティが標榜する、「見るもの」も「見えるもの」も、それぞれを脈動し続け、現象的存在たらしめている「見えないもの」の潜在力につながってゆくものも、確かに潜在しているように感じられてくる。加國は、同書最後に以下のように続けてゆく。「したがってイジチュールの自殺も個人的行為ではなく、絶対的な言語がそこで初めて可能となる純粋な沈黙の夜そのものの回帰である」(同書、216頁)、さらに「実は、死ぬことの不可能性、死の到達不可能性を逆にしてなのであり、不在と空虚を介して、虚構と非現実における無際限に反復される言語の生の絶対的な可能性の肯定的な主張なのであり」(同書、217頁)とされるのである。メルロ=ポンティが考える「見えないもの」の権能も、その力の「死の到達の不可能性」として、「無際限に反復される」、「生の絶対的な可能性の肯定的な主張」として、その可能性を発揮してゆくものなのだろう。そこにこそ無限の創造の源泉の在り処が示されているのである。
- 8 図版は、パウル・クレー、『造形思考(上)』、ちくま学芸文庫、 2016年、147頁より引用した。
- 9 Paul klee, Das bildnerisch Denken, Benno Schwabe & Co., Basel, 1956

#### 参考文献

本稿においては以下の文献略号を使用した。

- OE. Maurice Merleau-Ponty, L'Œ il et l'Esprit, Paris, Édition Gallimard, 1964.
- NL. Mauice Merleau-Ponty, Notes de cours sur L'origine de la géométrie de Husserl, suivi Recherches sur la phénoménologyie de Merleau-Ponty, Paris, Presses Universitaires de France, 1998.